# Joannis Launoii,

Constantiensis, Parisiensis
Theologi, 13-43

# ELOGIUM.

Unà

Cum ejusdem Notationibus in Censuram duarum Propositionum A. A. D. S.



LONDINI,

Typis J. Playford, pro R. Littlebury, in via vulgò dicta Little Britain. 1685.



862:10

### LECTORI.

Emo est, L. B. inter hujus seculi Scriptores, qui merito suo apud cor-datos omnes majori in pretio sit ha-bitus, quàm Joannes Launoius. Quinetiam citra invidiam dixerimus, vix alium inveniri, qui majore tum candore tum ingenii acumine, seposito omni partium studio, res sacras tractarit, atque imperiti vulgi errores animosiùs impugnârit, aut etiam feliciùs prostraverit. Hujus viri breve Elogium bîc tibi reprasentamus, in quo operum ejus universorum, vivendi & inter amicos & familiares versandi consuetudinis, tum denique variarum quas pluribus de causis cum diversis habuit di-Sputationum, quantum quidem fert hujus generis Scriptorum brevitas, rationem expositam invenies. Si de Authore quaras, non adeò in promptu est responsio. Scias tamen velim, fuisse ipsi Launoio amicitià conjunctissimum, cujus ut mores omnes persfectos habuit, ita singula ipsius vita momenta & mutationes perfecte novit. Ego cum, viri cujusdam docti benesicio, nactus esem hoc cimelium, illud blattis & tineis corrodendum ablegare, potius quam orbi literario

#### Lectori.

rio prodere nefas duxi, presertim cum intelligerem nonnullis mirum videri laudatissimi, & de
literis tam bene meriti Scriptoris nusquam comparere quod Elogii, sive ejus vita descriptionis,
vices impleret. Huic porro Elogio tractatulum quendam ipsius Joannis Launoii subjunximus, nondum typis vulgatum, quem itidem à
suprà memorato viro docto accepi, quémque tibi
probatum iri satis consido, cum de questione inter viros magni nominis multum diuque vexatâ, nec modo vulgari, agat.

Vale, L.B. & laborem nostrum studiumque tibi gratificandi boni consule, quò alacriùs cri-

am ad majora pergamus.

## Joannis Launoii Constantiensis, Parisiensis 'Theologi, Elogium.

OT tantísque ingenii & eruditionis dotibus ornatus fuit Joannes Launoius, ut quisquis earum vel rudem imaginem delineaverit, de his optime meritus videatur, qui bonam mentem, præclarásque artes amant, quibus eximium exemplar propofuerit ad imitandum.

Natus est circa initium currentis seculi in obscuro agri Constantiensis vico, sed tantà ipse per sese nominis celebritate & famà inclaruit, ut palam sit eum extraneo illo natalium splendore non eguisse; fortitus quippe erat felicem indolem, perspicax ingenium, sidelem memoriam, judicium acre, quibus instructus utprimum ex pueris excessir, atque ab iis artibus, quibus Constantiæ sub ductu & auspicio Guillelmi Launoii patrui informatus suerat ad humanitatem, admotus est sublimioribus studiis,

in

in quibus discendi celeritate longè aliis antecelluit.

Parifios deinde missus, indefesso illic quinque fexve annorum Jabore operam navavit philosophiæ & scholasticæ (ut vocant) theologia, earumque abditiores recessus omnes, secretioráque arcana penetravit. Nullus fuit rectè secusve disserendi modus, quem probè non calluit: si quis igitur captioso & fallaci disputandi genere uteretur, statim vitium, quâ erat præditus fagacitate, detegebat Launoius, & illum qui illud admissifiet, iis qui aderant ridendum libenter, & ultrò propinabat. porro fecta fuit, cujus placita perspecta non haberet, cujúsque principia, & ex principiis deductam doctrinæ feriem, non æquè bene teneret, ac ii qui illi fe pro instituti sui more addixerant. Firmis adeò præsidiis instructus studium theologicum ingressus est, anno trigesimo tertio supra millesimum & sexcentesimum, illúdque biennio integro ita percurrit, ut multos ingenio & eruditione præftantes vinceret, à nemine vinceretur.

Ad ordinem facerdotalem anno infequenti, & ad Theologiæ magisterium evectus, totum se jam Deo devotum credidit, & omne ætatis suæ tempus, omnes ingenii sui vires, omnésque cogitationes suas non alii quàm sacrarum literarum studio, non

alii

alii quam Ecclesiæ utilitati impendi debe-

re judicavit.

m-

lic

m

ut

res

ne-

n-

nis

ere

us

ım

en-

lla

fta

ex

on

in-

leò

ım

ora

bi-

in-

, à

fe-

ve-

lit,

nii

on

on

alii

Si qui funt, funt autem plurimi, qui in animum fuum induxerint, idcirco appetendum esse facerdotium, quòd largam aliquando proventuum copiam pariat, aut ideo ambiendum Doctoris Theologi titulum, quòd scientiæ opinionem apud vulgum conciliet, ii jam per me licet intelligant, habuisse se Launoium re magis quam verbis sententiæ suæ censorem acerrimum.

Omnem ab ineunte adolescentia exuerat opum cupiditatem, quam divina vox flagitiorum sontem appellat. Sed ad firmam ætatem cum pervenisset, paternam hæreditatem, parvam illam quidem, fratribus nepotibusque reliquit, non minus sponte relicturus si major extitisset. Nec verò levem illam patriæ glebæ sarcinam à se abjecit, ut gravius sacri reditus onus humeris suis imponeret, sed ab omni parandæ cujuscunque tandem pecuniæ cura prorsus abhorruit.

Cum viri literati ab academiis nominati jure per pragmaticam fanctionem invecto, & per concordata confirmato, vocentur ad tertiam beneficiorum partem, Launoius eo uti constanter recusavit. Monitus aliquando ab amicis, ut paræciam præbendámve vacantem, eo nomine peteret ab eo, cui

Conferendæ illius munus incumbebat, refpondit, fe huic utrique officio parum aptum esse à natura, cum per latera parum
firma, pérque vocem minimè canoram, neque verba apud populum facere, neque
psalmos hymnósque decantare posset. Ingerentibus nonnullis inde provenire non
modicam copiam, qua quis commodius ageret, continuò regerebat, se si jure illo uteretur prospicere, rem ita comparatam iri,
ut Ecclesia sibi opibus suis fructum magnum, ipse nullum Ecclesiæ, aut certè exiguum, Ministerio suo afferret, quod factum minimè sane vellet, tanquam iniquum
nimis & invidiosum.

Sed nec Theologi Parisiensis nomine uti fas fibi duxit ad famam magis, quàm ad pecuniam comparandam, tantúmque abfuit à captanda populari aura, aucupandáve fcientiæ laude, ut plura quæ nesciret discenda fibi, & intelligeret & prædicaret, fi quem assumpserat Doctoris titulum, sibi vellet non immeritò tribui. Vacuus igitur omnibus cupiditatibus, curifque rerum humanarum, in otio quod fummum fibi nihil desiderando, nihílque à quoquam vel derivando vel poscendo fecerat, legendis facris literis, & operibus fanctorum patrum, aliorumque auctorum Ecclesiasticorum incubuit.

, ren aparum , neeque Innon ageuteiri, maexiuum uti iit à ſcicen-, fi fibi tur hueri-

alicu-

ix

Vix aliud argumentum est, de quo plures libri editi sint, quam illud in quo tra-Ctatur de rebus facris. Præter veteres quos ætas ipfa, & vitæ doctrinæque fanctitas, supra cæteros longè extulit, tanta subeuntibus seculis ingruit cujusvis generis scriptorum exscriptorumque copia, ut eorum operibus vel enumerandis alia invidiofæ etiam molis opera vix sufficiant. Et tamen, quod videri mirum debet, nullum penè quavis in ætate prodiit opus aliquâ memorià dignum, quod Launoius diligentissimè non evolvisset. Omnia legerat Patrum Græcorum Latinorúmque monumenta, scriptores historiæ Ecclesiasticæ antiquos & recentes, scholæ doctores qui in libros fententiarum quatuor commentarios ediderunt, & propè infinitam auctorum multitudinem, qui egerunt de rebus Theologicis. Vincentii Lirinensis commonitorium non folum evolverat fæpius à capite ad calcem; fed ita didicerat, ut memoriter facile recitaret. Cur antiquos legisset bonosque auctores, nullus quærit. Satis amplum scilicet operæ pretium erat explorata inde Catholicæ Ecclesiæ traditio, quæ alterum scientiæ omnis Theologicæ fundamentum est. Quo verò confilio obscuros, ignotos, ineditos, quosdam etiam ineptos, & quos nemo bene natus fine nausea tractavit, ipse inspicere studuerit, id certè est quod scire quis non immeritò cupiat. De eo rogatus aliquando ab amicis Launoius, respondebat, nec hunc ingratum licèt laborem sibi omnino periisse, quando hac ratione didicisse, quicquid bene secusve dictum suisset abaliquo Theologorum, percepisset varias, & propè infinitas mutationes, quæ à primis temporibus ad præsentem usque ætatem contigissent in disciplina, ritibus, moribus, alissque rebus; ac tandem agnovisset quò humanæ mentis prorupisset audacia, & quidvis opinandi libido in movendis iis, quæ majoris constan-

tiæ ac firmitatis effe debuiffent.

Verùm quandoquidem non una est ad scientias via, nec is ad eas solus tendit, qui libris evolvendis vacat, fed & qui postquam diu multúmque legit, adit viros doctos, hícque illo pervenit & celeriùs & fecurius, quò viva voce docetur, quæ & plurimum afficit ipsa per sese, & ea plerumque eruit & explicat, quæ fub mutis characteribus involuta delitescunt, hanc etiam comparandæ eruditionis iniit Launoius, & magnà se necessitudine conjunxit cum iis, qui in rerum Theologicarum studio præstare videbantur. Familiariter usus est celeberrimis quibufque, qui Parifiorum urbem incolebant, & suas illis de difficillimis quæstionibus dubitationes, conjecturas, rationésque proposuit: absentes nonnunquam,

De

ius,

en-

li-

ac

tis

li-

n-

& five in regno five extra regnum degentes, consuluit per literas. Iter etiam sufcepit in Italiam, non quidem ut fluvios inspiceret & maria, non ut urbes lustraret, non ut vetera artium monumenta, novásve ædificiorum moles mirabundus intueretur, fed ut confuetudine frueretur eruditorum. Inter cæteros Romæ frequentavit Lucam Holstenium Hamburgensem, & Leonem Allatium Chium, qui eò ob magnam promiscuæ eruditionis famam evocati fuerant. Ingenuè illi fassus est Holstenius Romæ tunc fuisse antiqua nulla, media dubia, nova tota. Illic cùm tacitus aliquando spectaret Launolus magnificum pompæ apparatum, quo Prælati, & præsertim eminentissimi Cardinales equis insidentes, ad ædes facras vehebantur, potius quam procedebant, qui adstabat monuit Allatius, hanc oftentationem opum, hunc purpuræ & auri fulgorem, qui non parum abest abaliarum Ecclesiarum, seu tenuitate seu modestià, Romæ venire in partem religionis. Parifiis amicos habuit Jacobum Sirmondum, Dionysium Petavium, Joannem Morinum, Henricum Ludovicum Habert de Montmor libellorum fupplicum magistrum, Puteanos fratres Petrum & Jacobum, Michaelem Marollium Abbatem Villalupenfem, Ifmaelem Bullialdum aliófque plurimos doctos. Sed cum nullo tantá ftudiornm B 4

8

diorum focietate conjunctus fuit, quàm cum Jacobo Sirmondo, quem præcipuum conatuum loborúmque suorum fautorem & adjutorem habuit. Suam, seu percunctationem seu sententiam, de maximi momenti capitibus proponentem benignè audiebat perspicacissimus & cordatissimus senex, mentem ei suam candidè aperiebat, & cùm esset ab omni quæ in scholis viget rixandi confuetudine alienus, abstinebat a contentione & pugna verborum, locosque indicabat conciliorum aut patrum, quibus innixus ita fentiret: hos locos, domum cùm rediisset, investigabat Launoius, inventósque perpendebat; deinde rursus conveniebat Sirmondum, quocum de toto argumento fusiùs disserebat: tunc ejus solertiam & fagacitatem fuspiciens Sirmondus, dicere folebat, Cum primum loqui hac de re cœpimus, erat in ea forsitan aliquid quod paulo meliùs perspexissem quàm tu: nunc verò cùm eam accurate pertractasti, nihil superest quod te sugerit, quódque pleniùs perfectiúfque non teneas, quàm ego unquam tenuerim. Et certè cùm nullum haberet inter fodales fuos Sirmondus quocum fidentiùs loqueretur, de quo & ipfi nonnunquam conquesti sunt, crebriùs invisi vehementer optabat à Launoio, cui nihil erat quod minus crederet quam fibi. Sic pleraque citiùs faciliúfque è doctorum

virorum colloquio hausit Launoius, quod ferius difficiliusque è libris dis eruisset. Sed utroque interim, & doctorum virorum, & librorum præsidio fultus, pervenit ad fummam rerum Theologican am icientiam, quam deinde, prout se dedit occasio, résque tulit Ecclesiæ, in publicum commodum Christianæ Religionis effudit. Nec enim scire unquam exoptavat, aut duntaxat ut sciret, aut ut sciretur ipse, aut ut scire suum aliis jactaret vendererve; fed ut illud plurimis juvandis, & ab errore ignorantiáque liberandis infumeret. Non se, ut olim Socrates, de re qualibet cuivis volenti gratis interrogandum præbebat, fed ut vir verè Christianus, útque ingenui candidíque pectoris Theologus, iemper paratus erat ad fatisfactionem omni poscenti eum rationem, non folum de ea quæ in nobis est spe, sed & de omni re quæ sidem spectaret & pietatem.

Ex hoc fonte prodiit uberrima voluminum copia, quibus rem Christianam locupletavit. Cùm enim sæpè consuleretur de controversiis, quæ inter eruditos ejus ætatis viros vigebant, de iis quid sentiret, liberè pronunciabat, & quod pronunciarat voce scriptóque confirmabat. Hac ratione adductus est ad scribendum de commentitio Lazari & Magdalenæ in Provinciam appulsu, de duobus Dionysiis, de vera

causa

causa secessus sancti Brunonis in eremum, de vifo Simonis Stochii, & Sabbatinæ Bullæ privilegio, & de aliis pluribus argumentis. Credi vix potest quantam initio invi-diam his scriptis in se conslaverit: licèt enim antiquam atque adeò genuinam traditionem propugnaret, ejúsque fidem, ut ipse fæpe ad locum Tertulliani alludens dicere folebat, ex temporibus affereret, tamen qui historias quas expungebat à teneris annis imbiberant, quive illas credulæ plebi non fine aliquo commodo fuo ingerebant, cas sibi eripi ægrè patiebantur, nec qui id tentaffet mitius incufabant, quam si firmiffima religionis fundamenta convellere decrevisset. Vicit tamen inexpugnabili constantia Launoius hominum imperitorum, & male feriatorum importunas inofficiofásque querelas, & aniles corum fabellas ita revicit, ut nullum jam patronum inveniant inter eos, qui aliqua cura veritatem indagant, multò pauciores quàm antea apud vulgum, & apud eos qui ne literas quidem norunt. Momentis ferè iisdem impulfus est ad subjicienda examini privilegia, quibus certa quædam monasteria immunitatem sibi perpetuam ab omni Episcopi autoritate vindicabant. Cùm enim ejusmodi privilegiis, quibus nullus esset terminus præsixus, & vim inferri veritati, & disciplinæ Eccletiasticæ pernici1-

ſe

re

en

11-

bi

t,

id

e-

n-

n,

0-

as

i-

m

as

m

i-

ia

ni

m

118

e-

i-

m

em importari non dubitaret, ea minimè discussa præterire non potuit. Hæc igitur ubi propiùs inspexit, in nonnullis quidem illorum fraudem factam statim odoratus est,& falsificæ manus non obscura vestigia deprehendit. Operarii quippe qui ea fabricaverant, non eâ instructi fuerant notitià, quà scitè imitarentur seu loquendi rationem, seu nomina dignitatum, feu inscriptionum subscriptionumve formulas, quæ in ufu fuissent eo tempore, quo data fuisse privilegia, conveniebat. Graviora etiam nonnunquam occurrebant errata, ut si Pontifex subscripsisse singeretur in provincia vel in urbe, quam nunquam adiisset: si fingerentur subscripsisse Episcopi, Principes, aliive testes, qui per ætatem, ut pote vel nondum nati, vel jam mortui, adesse non potuissent. His & aliis ejusmodi argumentorum machinis impulsa & arietata monasteriorum munimenta diruit Launoius. Si quæ verò instrumenta occurrebant, quibus falsitatis dicam impingere non posset, latentem in iis subreptionis labem detexit, aut detegentes potiùs, ut ipse aiebat, induxit Romanos Pontifices. Id potissimum præstitit altera parte operis, cui titulus est, Affertio inquisitionis in Monasterii Sancti Medardi Suessionensis privilegium. Ibi enim Romanos Episcopos à Leone primo ad Alexandrum ufque

que septimum adducit, uno ore testantes, nihil licere fibi contra canones, feque nihil habere antiquius, quàm ut sua canonibus reverentia servetur : quod si sibi quid, prædecessoribúsve suis contrarii exciderit, id non jure obtentum, sed dolo subreptum debere censeri; at privilegia illa, de quibus agebatur, aperte impetebant Synodi Chalcedonensis canonem septimum, quo Episcopi regimini monachi subjiciuntur. Nec aliter defendi privilegia hæc poterant, quàm si Romani Pontifices canonibus fuperiores, canonúmque non custodes & observatores, sed contemptores violatorésque fingerentur, quo nihil proferri poterat, quod ab illorum fenfu magis abhorreret. Hoc absurdum licet, de priscis seculis inauditum, afferere non puduit recentes quosdam Doctores, qui adulandi studio, & rei faciendæ cupiditate ducti, potestatem nullis limitibus circumscriptam Romano Pontifici tribuerunt.

Quanquam affentiri non poterat Launoius novi falsíque dogmatis inventoribus, iis tamen commodè utebatur ad labefactanda privilegia. Illi enim ipfi affentatores curiæ, qui afferunt jus esse Romano Episcopo dispensandi ab observatione canonum, & monachos clericósque subtrahendi potestati Episcopi, cui Synodi Chalcedonensis canone subjiciuntur, non id ita enunciant,

quin

us

d.

it,

m

ıi-

di

10

r.

e-

us

0-

0-

re-

edi

i, i-

1-

S

quin certas conditiones postulent, fine quibus exemptio concessa non valeat. lunt scilicet exprimi canonem à quo datur dispensatio, huicque canoni expresse derogatum fit. Itaque 'i lis fuiffet fub ipfis rotæ auditoribus, monachi quorum privilegia impugnabat Launoius causà cecidissent. Lis autem erat non fub rotæ auditoribus, fed coram lectiffimo Senatu, in quo à majoribus accepta viget faluberrima doctrina, cujus unum caput est, Regem solo Deominorem esse: alterum, Nullam in Ecclesia Catholica potestatem, fynodi œcumenicæ potestate majorem agnosci. Avitam hanc doctrinam temporis lapfu, & hominum vitio, tenebris veluti quibusdam immersam, protraxit apertam in lucem Launoius, & vel hebetioribus oculis clare perspiciendam exposuit. Quoties igitur àviginti circiter annis quæftio habita est in amplissimo Senatu, de privilegiis ejufmodi toties jus antiquum revocatum est, & sacra Episcoporum autoritas afferta in monasteria & monachos, quibus quas prætendebant exemptionum tabulæ nihil profuerunt.

Cùm plures viri docti & pii de Gallicanorum Præfulum dignitate Launoii laboribus & vigiliis fic vindicata gratularentur, ab eo postularunt, ut pastorumetiam secundi ordinis jura detenderet, adversàs effrænatam quandam indomitanque licen-

tiam,

### 14 Joannis Launoii

tiam, quâ Mendicantium Ordinum religiofi, & recentiores nonnulli qui se Clericos Regulares appellant, plebem curæ suæ minime commissam ad se pertrahunt. Spe-Ctabat hæc controversia facultatem excipiendarum confessionum, quam religiosi illi bullis quibusdam inflati sibi arrogant. Nec illorum audaciæ opponi poterat quicquam firmius Lateranensi canone, Omnis utriusque sexus, &c. modò de vera ejus intelligentia constaret. At minimè constare videbatur, nec ulla regula tot modis inflexa fuerat, neculla lex tot interpretationibus implicata, nec ullus textus tam gravi, támque prodigiosa mole commentariorum obrutus & compressus. Immani quodam, & hunc ad usque diem invicto partium studio ducti, celeberrimi quique Ordinum Mendicantium Theologi omnem ingenii, quo plurimum pollebant, vim adhibuisse videbantur, non ut legitimum sensum exponerent verborum, quibus patres in Lateranensi Basilica congregati, salutarem plebi Christianæ disciplinam circa peccatorum confessionem, & Eucharistiæ perceptionem in Paschate sanciverant; sed, ut alienum quendam effingerent, qui fuis duntaxat commodis inferviret. Et certè infinitis propemodum contentionibus effecerant, ut quivis non oculatissimus perspiceret, non tam quid revera canone illo statu-

tum

OS

ni-

e-

i-

ofi

t.

C-

15

1-

1-

1-

)-

-

tum fuisset, quàm quid absolute, & semotis rerum & temporis circumstantiis statui Tantâ expositionum varietate potuisset. turbati plurimi Theologi, quid proprii facerdotis nomine intelligerent dubitabant, & in incerto velut omni vento abrepti fluctuabant. Verùm certam rationem excogitavit Launoius, quâ mentes fervido illo disputationum æstu jactatas utcunque firmaret. Imprimis summa fide retulit quæcunque circa Lateranensis Concilii canonem, ab anno quo conditus est, ad nostram usque ætatem contigerunt. Nec ullo colore infimulari potest, cujusquam sententiam minus fideliter repræsentasse, quando eam non fuis, fed propriis auctoris ipsius verbis expressit. Omnes interpretum cogitationes, omnes pontificum bullas, postquam ordine recensuit, ad singularum sese accinxit examen. Et primum quidem verum, eúmque unicum explicandi canonis modum de folo parocho asseruit argumentis depromptis ex vifceribus rei, ex verbis canonis, ex scopo in quem auctores canonis collimabant, ex disciplina quæ tunc fola vigebat, quámque intererat illibatam fervari. Addidit auctoritates pontificum, qui ante editum canonem voluerunt, nè quis facerdos alteri facerdoti commissium ad pænitentiam sine ejus consensu reciperet: tum traditionem Romanorum præ-

præfulum, qui à tempore Concilii Lateranensis per roprium sacerdotem non se, nec Diecefanum Episcopum, sed parochum intellexerunt. His jactis veluti fundamentis, aggressus est Launoius refutationem interpretationum, quibus quidam ad deformandum proprium facerdotem ufi funt. Adortus est ante alios Alexandrum Alenfem, qui omnium primus proprium facerdotem in facerdotes numero tres distinxerat; in eum scilicet qui proprio, in eum qui communiori, & in eum qui communisfimo modo talis dicitur. Hanc divisionem facilè diruit, quando ostendit nullibi eam reperiri, à nullo antè fuisse usurpatam, & insuper deficere à divisionis legibus, nec fieri in membra opposita, cùm is qui modo proprio proprius facerdos dicitur, non alius fit ab eo, qui talis dicitur modo vel communiori vel communissimo. Alensem Bonaventura magistrum discipulus secutus proprium facerdotem non in tres, fed in quatuor dispescuit, in Summum Pontisicem, Diecefanum Episcopum, specialem paltorem cujulque Ecclesiæ, & eum cui quisque prædictorum vicem suam commifisset. Summum porro pontificem ita delineavit, Ut tota Ecclesiastici gregis cura ei singularissime commissa sit, ita quod omnes inferiores Ecclesia rectores curam & potestatem, a uam habent super subditos, ab illo accipiant

ra-

nec

um

da-

io-

ad

nt.

en-

ımı

if-

m

m

&

of

n

el

m

1-

d

n

ıi

mediate vel immediate. Æquè facili negotio hanc divisionem ac præcedentem evertit Launoius, cùm æque gratuita sit, æquè à divisionis regulis abhorrens. At verò fingularem gregis Ecclefiastici curam ita datam Romano Pontifici, ut inferiores rectores nullam nisi ab eo acceptam habeant, id verò est quod valide impugnavitLaunoius, & divinis oraculis & facris canonibus, & ipfi Romanorum præfulum doctrinæ adversari clarissimè demonstravit. Albertum Magnum & Thomam Aquinatem pluribus impugnare necesse non habuit, cum non pervicaciter contendant, alium quàm parochum intellectum fuisse à Concilio Lateranensi nomine proprii sacerdotis. In Henrico Gandaventi & Joanne Majori, viris alioquin magnis, errata etiam deprehendit, quorum alia illis erant cum aliis quibusdam Theologis communia, alia propria. Communia nihil necesse est repetere. Henrico Gandavensi erratum proprium est, quòd asserat ejusdem parochiani plures esse curatos immediatos, scilicet Romanum Pontificem, Diœcefanum Episcopum, & parochum. Joanni verò Majori, quod Romani Episcopi diecesim non aliis quàm orbis terminis circumscribat. Horum placitorum falsitatem redarguit Launoius, & novitatem eorundem detegendo, & absurditatem conclusionum, quæ ex illis **fpontè** 

fpontè fluunt. Si enim Christiani cujuslibet immediatus curatus esset Romanus Pontifex, quid aliud quàm ejus vicarii cæteri pontifices censeri deberent? Posset etiam Romanus Pontifex Diaconos & Presbyteros Alexandriæ, Antiochiæ, Hierotolymis, & Constantinopoli ordinare jure communi, & auctoritate Nicænorum canonum; quod qui affirmaret, antiquitatis Ecclesia-

sticæ proderet se plane rudem.

Præterea, Joannem Majorem politis à Majore ipfo principiis confutavit Launoius, ostenditque quam leviter ab iis temeréque recesserit. Inferiorem œcumenica Synodo Romanum Pontificem rectè & fapienter statuerat Major. Suæ tamen doctrinæ velut immemor, opponebat bullam Pontificiam canoni fynodi œcumenicæ, & canonis interpretationem petebat à bulla ipsa eo colore, quòd ejus sit legem interpretari qui condidit, quasi canonem pontifex folus & non fynodus condidifiet. Ad Franciscum Suarem cum accessit Launoius, gravissimis eum erroribus implicatum reperit, & nè ea quidem callentem quibus innititur dogma fidei. Námque si id didicisset aliquando, nunquam scripsisset de fide esse, summum pontificem posse cuicunque facultatem concedere confitendi peccata fua alteri, absque licentia sui vel Episcopi vel parochi. At quisquis falsum fidei

dei articulum sic obtrudit, non levius pec-

cat eo qui expungit verum.

fli-

n-

eri

am

te-

is,

ıu-

n;

ia-

oi-

e-

câ

a-

0-

m

&

lla

r-

n-

h

IS,

e-

11-

li-

de

n-

C-

i-

ei

In Philippo etiam Gamachæo, viro alioquin erudito & cordato, nævos invenit Imprimis enim observavit ce-Launoius. leberrimum professorem philosophice magis quam theologice tractavisse quæstionem, dum nihil è Scripturis, nihil è Conciliis & Ecclesiæ traditione adduxit, sed usus est duntaxat argumentis petitis ab academia volatica, quibus fi posset efficeret, ad id unum natos Christianos, ut Romani pontificis oftentandæ potestati inservirent. Philippi Gamachæi collegam Nicolaum Ysambertum in eodem argumento deteriùs versatum arguit. Præterquam enim quòd oftendit fententiam quam Yfambertus fequitur, Romanorum Pontificum traditioni contrariam esse, quod ni rejiciatur, plus est quam fatis; probat infuper veris eam Theologiæ principiis destitui, cùm nec Scripturà, nec traditione adstrui possit Romanum Pontificem pastorem esse totius orbis. Deinde vitiosam disputandi rationem in subtilissimo magistro indicavit, quod eum non nisi dolenter fecisse crediderim. Vehementer verò fuggillavit absurditatem & infaniam cujusdam hypotheseos, quà jus Pontificis Romani à Christianæ plebis utilitate secernit Ysambertus. Quid enim, exclusa plebis utilitate, C 2 jus

jus Romani Episcopi aliud erit quam injuria, quid erit omnium qui fuerunt, qui sunt, eruntque præsulum auctoritas, semota edificatione Ecclesse, quandoquidem illis nulla ad destructionem à Christo auctoritas data est?

Expensis rejectifque tot Theologorum fententiis atque commentis, duplici armorum genere oppugnavit Launoius privilegiorum arcem, in qua validissimum rerum fuarum præsidium mendicantes collocave-Primum genus mutuatus est à Romanæ curiæ doctoribus, quorum constans doctrina est, falsa vel subreptitia ea omnia i: strumenta censenda esse, quibus, cum ipsa consona non sint conciliis œcumenicis, tamen nulla est inserta clausula, quà illis derogatum fuerit: at nullius negotii est simplici enumeratione demonstrare inter omnes constitutiones seu bullas, quibus audiendarum confessionum jus sibi mendicantes. aliive recentiores religiofi arrogant, nullam esse quâ Lateranensi canoni derogatum fit, proindéque nec ullam quæ aut falfa non fit, aut certe subreptitia. Alterum longè nobiliorum validiorumq; armorum genus repetiit Launoius, non à curia, fed ab Ecclesia Romana, quæ pacem orbis Christiani falutémque fidelium in religiosa canonum observatione constituit, nec quicquam quod iis adversetur pro justo legitimóve agnont, li-

lla

m 0-2m 2-

IS

agnoscit. Non fatìs habuit Launoius privilegiorum illorum omnium corruptelas, seu invetustioribus monasteriorum instrumentis, seu in recentioribus Mendicantium Ordinum bullis velut in rivulis serpentes confectari, nisi fontem ipsum originemque mali peteret, immensam scilicet, nullisque iustitiæ rationisve terminis circumscriptam potestatem, quam Romano Pontifici per summum nefas sædissimi adulatores attri-Id porro præstitit eximiis illis epistolis, quibus ex facræ Scripturæ, & Ecclesiasticæ tradicionis auctoritate docet, in quo vere fita fit Romani Pontificis potestas, & diruit vanissima transalpinorum doctorum commenta, quibus illi aut non errandi privilegium affingunt, aut jus œcumenica concilia feu confirmandi feu infirmandi, aut potentiam Ecclesiæ imperandi ut fervæ, ejúsque leges abrogandi, & regna etiam ab uno principe ad alium transferendi. In eo verò adversarium inter alios nactus est Cardinalem Robertum Bellarminum, qui absurdissima quæque Romanæ curiæ placita defendenda fusceperat. quæ porro in eorum confirmationem defumpta ex facris libris testimonia adduxit, clarissimè demonstravit Launoius, fuisse ea in pravum detorta fenfum, & aliter intellecta quàm ea fanctissimi quique patres intellexerint, à quorum fensu in exponendis C 3 Scri-

Scripturis recedere, nihil aliud est quam fidelissimos duces, & à Tridentina Synodo datos aspernari, & in errores omnes seipfum conjicere. Si quos etiam canones aut patrum textus laudat Bellarminus, eos plerumque interpolatos oftendit Launoius, & mala fide relatos. Sícque hominem armis Scripturæ & traditionis nudatum exponit, velut nutritum in philosophica palæstra tyronem, qui adversis invictam caftrorum aciem irrito ridendóque conatu digladiatur; & tela ab Aristotele desumpta juveniliter vibrat. Dolebant olim probi cordatique omnes, & vehementer angebantur, cùm viderent teri etiam in Galliis multorum manibus libros controversiarum, quibus bellum quidem Lutheri Calvinique erroribus indici videbatur, sed interim sacra regum petebatur majestas, & certa avitæ doctrinæ, Ecclefiafticæ disciplinæ, sacrisq; canonibus pernicies inferebatur. Optabant illi quidem, ut quis emergeret in finu genuinæ Theologiæ educatus, qui crescenti indies occurreret malo. Sed voti compotes fecit Launoius, cum fublimi ingenio & profunda eruditione, retexit transalpini scriptoris pravas artes, inanes argutias, putida fophismata, malam fidem in interpretandis Scripturis & laudandis patribus, infcitiæ conjunctam, hæcque omnia profligatæ caufæ præfidia omnium ludibrio

brio exposuit. Per Launoium jam licet, ut nemo imprudens peregrinis dogmatibus inficiatur, quando in his de quibus sermo est epistolis, paratum adversus ea &

præsens habet amuletum.

Plurima alia opera elucubravit vir Ecclessæ juvandæ unice intentus: sed cum omnium delineationem opusculi hujus angustiis includere non vacet, præcipuorum duntaxat titulum & argumentum faterit indicasse. Doctissimas dissertationes edidit de mente Concilii Tridentini circa contritionem & fatisfactionem, de frequentis confessionis & Eucharisticæ communionis utilitate, de varia Aristotelis fortuna in academia Parisiensi, de vera notione plenarii concilii apud Augustinum in caufa rebaptizantium, de recta Nicæni canonis sexti intelligentia, de veteri ciborum delectu in jejunio Christianorum, de cura Ecclesiæ pro miseris & pauperibus, de auctore librorum de imitatione Christi, de scholis celebrioribus, seu à Carolo Magno, seu post eum in Europa instauratis, de facramento Unctionis infirmorum, aliasque non paucas, in quibus ingenii perspicaciilimi, & studii indefessi ingens specimen dedit.

Anno feptuagesimo quarto supra millesimum sexcentesimum, magnæ molis opus emisit in lucem, quo asseret regiam in

matrimonio potestatem, & jus quod habent principes statuendi impedimenta matrimonium dirimentia. Id quidem opus multis antè annis inchoaverat, dum enim Romæ esset, eo tempore quo in Galliis fervebat controversia de validitate matrimonii contracti à Gastone Duce Aurelianensi. Cardinalem Bentivolium in Dominicanorum bibliotheca nactus, hoc illi propofuit argumentum. Principum est impedimenta matrimonium dirimentia statuere, si ea statuendi potestatem habuerunt aliquando, nec probari possit iis ereptam suisse: at probari non potest iis ereptam suisse. argumentum rogante Cardinale scripto exaravit, quod ab his initiis in eam excrevit quâ tandem prodiit molem. Quoniam autem hoc in opere tueri videbatur Launoius fententiam, ab ufu nunc recepto nonnihil abhorrentem, nihil in ea ab adversariorum impetitionibus undequaque communicada prætermittendum fibi cenfuit. Hanc igitur potestatem secularibus principibus competere confirmavit fuffragiis celeberrimorum, è variis gentibus & academiis theologorum, plurimorum præsulum, & aliquot etiam Romanorum Pontificum.

Id ubi fic flatuit, facili negotio oftendit, nec ereptam fuisse principibus hanc poteflatem, quâ olim Imperatores Romani præcipuas leges matrimonium dirimentes tulissent, nec porro in perpetuum eripi temerè posse. Denique, potestatis hujus
usum apud Gallos & gentes exteras variis
exemplis demonstravit. Hoc opus ubi
primum prodiit, nonnullos offendit eorum, qui cum videant in more positum
apud plurimas Europæ nationes, ut dispensationes ab impedimentis, seu cognationis seu affinitatis, obtineantur non à Regibus, sedà Pontisce Romano, id semper
ita usurpatum arbitrantur, nihísque nisi
quod seri vident, aut sactum olim aut rectum putant. Sed Launoius de veritate,
ut quidem existimabat, securus, omnes eorum reprehensiones pro parvo habuit.

Infecuto proximè anno alium librum edidit, in quo Romanæ circa Simoniam Ecclesiæ traditionem exponendam sibi sumpserat, & observationibus illustrandam. In priori hujus argumenti parte ita versatus est, ut primò enunciatà quam in Simonem Sanctus Petrus tulit sententià, laudatóque canone quo Simoniæ species varias Calchedonensis Synodi patres damnaverunt, Romanos Ponissices induxerit diversa per ætates, & sequentes etri exemplum, & synodi canonem exequentes. In parte posteriori traditionem, quà Simonia damnatur, commendat a origine quam Petrus ipse Apostolorum primeps dedit, à certitudine cui Sanctus Lucas Acto-

26

rum Apostolicorum scriptor adstipulatur, denique à splendore quem numerosa Romanorum Pontificum series à primis dedu-Cta temporibus conciliat; deinde machinas, quibus adeò bene munita traditio impugnatur, quibúsque annatæ obtegantur, disjicit. Primum enim profligat distinctionem quâ Simonia tribuitur in eam quæ divino jure vetetur, & eam quæ vetetur jure duntaxat Ecclesiastico. Certissimam rejiciendæ distinctionis viam init, demonstrando eam nec à Sancto Petro, Simonem cùm damnaret, nec à Synodo Chalcedonensi, Simoniam cum prohiberet, usurpatam fuisse. Tum expendit quæ circa finem feculi proximè elapfi Joannes Azorius Societatis Jesu Theologus attulit, ut annatarum perceptionem a Simoniæ labe purgaret. In his porro duo pro fingulari fua fagacitate advertit Launoius: unum, nihil quo defendantur annatæ ab Azorio afferri, quod haustum sit è veris Theologiæ fontibus, è Scripturis facris, vel Ecclesiæ Catholicæ traditione, fed argumenta merè philosophica, & humana, quæ opponantur libris divinitùs datis, voci Petri, canoni fynodi Chalcedonensis, & Pontificum Romanorum canonem exequentium confensioni : quæque eò duntaxat colliment, ut cæca & facrilega opum cupiditas tegatur & foveatur: alterum, quod Launoius advertit, est, illa ipsa argumenta Azorii instituta contra veras disputandi leges principii petitione, aliísque vitiis laborare, quibus vana inaniáque redderentur, etiamfi ufurparentur in proprio argumento. At in harum rationum, quas pro annatis infelici fuccessi Azorius attulerat, subsidium adductæ funt duæ constitutiones, Pii secundi una, Innocentii octavi altera, quibus excommunicationis fententia feriuntur, beneficiísque privantur, quicunque debitas promissasque annata solvere negligurt. Certe hic non hæsit Launoius, habuitque quod reponeret, non à se quidem depromptum, sed à priscis meliorisque ævi pontisicibus mutuatum. Nempe adduxit Julium primum, Liberium, Damasum, & subsequentes Romanos præfules, qui toties fibi obreptum conqueruntur, quoties à se quicquam obtentum est, quo aut Scripturæ facræ, aut conciliis œcumenicis, ulla vis sit illata. Nec verò de Pio fecundo, Innocentióque octavo, ita iniquè judicare poterat Launoius, ut pronunciaret eos constitutionibus istis derogatum voluisse, vel sententiæ à Sancto Petro in Simonem latæ, vel canoni Chalcedonenfi. Si quid tamen vel iis, vel eorum decessoribus excidit, quòd annatarum exactioni faveat, & œcumenicæ fynodo, scripturísque divinitùs inspiratis adversetur, id omne Romanæ curiæ mavult.

vult, quam Apostolicæ sedi imputare. Ubi primum prodiit hoc opus, exceptum est fecundo proborum omnium plaufu optantium, ut omnis ab Ecclefia Catholica Simoniæ labes abstergeretur. Sed votorum illorum pars magna furdis auribus excepta est. Si qui enim Simoniam cane pejus & angue fugiendam existimaverunt, plurimi alii lucri qualiscunque delectatione inescati. & infano divitiarum amore excæcati. usu jam receptam in ultimorum temporum fæce, honestisque nominibus tectam rerum facrarum nundinationem defendendam sibi retinendámque duxerunt, esque qui eam profligatam voluisset, notam infamiæ inurendam. Sed quid facient viro, qui nihil nec speret nec metuat, cuique utpote extra omnem rerum humanarum fubducto cupiditatem, nihil nec præstare nec auferre posse videatur ipsa fortuna? de fovendo scelere utili agitur, suæ non deerunt artes hominibus maledicendi nocendíque peritiffimis. Occultis igitur quibusdam molitionibus effecerunt, ut sub nomine illustrissimi qui tunc erat Galliarum cancellarii, quique ob ingravescentem ætatem, & fractas fenio vires, ejufmodi negotiorum exiguam, aut potius nullam curam gerebat, facri confistorii apparitor conferret fe ad ædes typographi, vel ab eo exhiberi sibi peteret exemplaria libri, quo traditio

ditio Romanæ Ecclesiæ circa Simoniam exponitur: parettypographus, quid enim aliud agat, ubi vis imperat legibus armata, & partem exemplarium, quæ ad manum habebat, exhibet: hæc apparitor avehit, cætera non exhibita vetat distrahi. Ouidam ex Ioannis Launoii amicis facto tam novo, támque inufitato, nonnihil conturbati querelas fuas deferunt ad Abbatem, quem rerum istarum procuratio spectare putaba-Nihil ille respondet quod faciat ad rem; nihil in libro notat, quod aut falso aut temere scriptum sit. In unum ait spretam in eo edendo fuisse illustrissimi cancellarii parentis sui dignitatem, quando ejus destitutus privilegio, & solo judicis Urbani permissu munitus prostet. Erat hoc in more positum apud nos, éstque adhuc usu ferè quotidiano usurpatum, ut qui compofitum à se librum prælo committi velit, sola ad id egeatprætoris permissione, qua fretus exemplaria libere distrahat, nec manum iis injici reformidet. Hæc confuetudo, ubi de aliis agitur, placet; ubi de Launoio agitur, non placet. Lex illi conditióque nova imponitur, & durior quam cæteris. Quinquaginta librarum multa ejus typographo indicitur, fi avecta exemplaria reddi sibi velit, licentiámque fieri, ut qua avecta non fuerant, venalia habeat. Multam folvit typographus, per vim licèt

& injuriam indictam. Et tamen avecta exemplaria contra fidem datam retinentur, reliquorum prout libuit distrahendorum ei fit licentia. Rem non aliter interpretari poterat Launoius, quàm in injuriam sibi paratam ab iis, qui sedas lucri ex rebus sacris captandi artes retectas, omnéque provisionum ordinationúmque commercium audaciùs à se damnatum dolerent. Sed eam seu injuriam seu vim ea æquitate patientiaque tulit, qua ferre par

erat pectus verè Christianum.

Paucis post mensibus elapsis, aliud quid acerbi ei contigit. Stato cujusvis hebdomadis die folebat manere domi, & plurimos amicorum excipere, qui eò conveniebant partim ut eum falutarent, partim ut consulerent de rebus theologicis, vel quas elucubrasset, nondúmque publicasset dissertationes, perlegentem & exponentem audirent. Hoc cœtu nihil nec magis innoxium cogitari poterat, nec magis purum. In eum non admittebatur nisi quem nota eruditio, fides, morúmque gravitas commendabat. Nihil in eo agitabatur, nisi quod pertineret ad agnoscendam amplectendámque veritatem, ac ad virtutum omnium amorem in animis accendendum conferret. Huc licèt docti omnes probique accederent, nemo tamen inde nisi feipto & doction & melior, & ad operam Ecclesiæ.

clefiæ, regno, regíque navandam promptior & paratior extitit. Hi tamen viri adducuntur in suspicionem eo colore, quòd omnis in regno metuenda fit hominum in unum coeuntium multitudo, præfertim fi fint animi erecti, & ad adulationem, fœdámque servitutem minime nati. Itaque statuitur cœtum hunc dissolvendum esse. Propterea arceflitur Launoius abuno eregiis ministris, excipitur honorifice, laudatur ab eruditione fingulari, & ab opera ftrenuè navata in vindicandis juribus Imperii, fimul & Sacerdotii: tum ei fubindicatur, facturum cum rem ob certas rationes gratam Regi, si intra opportunum sibi tempus, & tantum quantum ipse judicasset, dimitteret qui ipsum adire solebant viros doctos, eósque in posterum de rebus theologicis fecum collocuturos excipere define-Paruit ille libenter & festinanter, nec ullà interposità morà, quod sibi Regis nomine nunciatum fuerat, amicis fignificavit, nè eum imposterum convenirent. Fuerunt tum ex illis tum ex aliis non pauci, qui moleste ferrent, quique non fine stomacho conquererentur, diceréntque id omne tribuendum Archiepiscopo Parisiensi, qui cùm in Aula plurimum posset, id curaverat in gratiam corum, qui novis indies fucis nativum Theologiæ colorem inficiunt, dolentque artes suas à Launoio propalari. Nonnulli

nulli multa congerebant in Archiepiscopum, palámque dictitabant eum, cum privato nomine Launoio obstrictus esset, gratiam ei debuisse referre potius, quam injuriam inferre. Hos animorum motus utcunque fedabat Launoius, resque acerbitatem, benigna ut poterat interpretatione leniebat. Abstinebat ipse semper ab omni atrocitate verborum, Archiepiscopum nec incufabat ipfe, nec incufari ab aliis, carpíve coram se patiebatur Sed tamen cum vir esset candidissimi pectoris, disfiteri non poterat, quin si id præstitisset Parisiensis præsul, laboraret vehementer ingrati animi vitio, quo cætera omnia facilè continentur. Qui id mali occultè adversus Launoium moliti fuerant, triumphare inter fe jam posse arbitrabantur, tanquam de subacto hoste, cui omnem pugnandi seseque defendendi tacultatem eripuissent. non multò post patuit quàm inanis suisset ista jactatio, quando Launoius studiis ut priùs semper intentus, Gymnasii Navarræ historiam regio privilegio munitam, & serenissimo Delphino dicatam publici juris fecit. Opus est mirà rerum copià & varietate refertum, quo vir animi imprimis grati, amplum præceptoribus fuis impensæ erga se curæ pretium solvit. Nihil regiæ huic domui contingere poterat optatius, quam ut tot clarorum virorum, qui ipſi

ipfidecori & ornamento fuerant, nomina ab oblivione vindicarentur, & id qui præflaret, eadem opera immortalem fibi laudem compararet. Hanc provinciam fortitus Launoius ita obiit, ut celeberrimis Navarræ Theologis admixtus agnofeatur, & Gerfonibus, Clemangiis, Almainis, Clitovæis, Spencæis, Sanctelifique conferen-Hoc in opere cam plura fint que fuspiciam, tum illud præ cæteris admiror, quod cum ipfius quod tractabat argumenti ferie adductus effet ad verba facienda de quodam focio Navarrico, à quo fuerat olim media in collegii aula appellatus durids, vitia ejus quæ probe norat tacitus præteriit, exiguas virtutes exornavit vehementiùs quam fentiret.

Pauci dies effluxeram, à quo historia hæc publici juris facta terei atur eruditorum annihus, & debitis laudilus celebrabatur, cana Launoius à Dominico Galesio Rubensium Episcopo lacessitus, alium adhue laborem subire coactus est, ad inscitiam ejus resellendam, & audaciam retundendam: huic titulum esse voluit, Indicis locuple tissimi erratorum in libro seriptoris Itali contentarum. Hunc titulum identidem respiciens accuratissimus Theologus, totus suit in recensendis imposturis transalpini Doctoris, & in indicandis injuriis quas sanctis patribus, œcumenicis conciliis, Romanis Pontificibus,

clarifque quibusdam Theologis intulerat. Aliud hustra hoc in opere requiras, cujus accessitas nusta incubuitlet Launoio, si quid suo bonæsidei & cruditionis Galesius adhibuitles.

Ulkimam huic operi manum vix admoverat Launoius, cum aliud aggressius est impetitus à novo adversario fratre Alexandro, Dominicanorum Ordinis Theologo, qui annatas à Simoniæ labe liberandas fufceperat, & funmam theologicam Thomæ Againati tanquam vero ejus auctori afferendam, ad calcem pene producta erat Launoii responsio, & prælo committi cœpra, cum repente morbo corripitur, quem & breven & lethalem fore conjiciunt qui aderage. Ille nihil turbatus metu mortis, quan dintuenà affiduaque meditatione præceperat, arcessit virum religiosum ex Minimorum Ordine, intimes ei conscientiæ referat aditus; tum facram fynaxim, unctionenque infirmorum recipit de manu proprii facerdotis, & corpore vi morbi, fenio, longoque labore confimpto, defectus animum Doo placide reddit.

Fopene mementa dverfaria ejus, feriptaque emeia, ex ejus cene lavi ablata funt, & in aliam acidem ques incolebat partem delara. Id itt fleri acidemento non cavetat; an olim viva vece flattifler, non cenflat; qui affer unt credi volunt non alio confilio à feasservari, quam ne tot egregia viri præstantissimi monumenta intercidant. Faxit itaque Deus hæc ut prodeant aliquando è tenebris, nec semper utilitati publicæ, cui ab auctore consecrata suerant, subtrahantur.

Corpus Launoii elatum est maximà frequentià, doctorum præfertim & proborum tanti viri jacturam logentium, & sepultum in Oratorio Minimorum, ut ipfe testamento caverat. Illud condiderat undecim ante obitum annis, in cóque velut in fideli speculo veram morum suorum imaginem expresserat. Elucet primà fronte opum illo contemptus, quem totà vità constanter retinuit, quando præfatur ideò testaturum fe de re tenui, quoniam à quo admotus fuerat studiis sublimioribus, singulari Dei bepeficio, intellexerat faciliùs effe homini Christiano bonis carere, quam iis recte uti. Deinde emicat in agnatos pieras fingularis, non quam negaret fibi caufam effe testandi, aut qua indivisim patrimonium habere voluisset, ut olim Satyrus Mediolanensis præfulis frater, fed qua patrimonii & hæreditatis omnis usum, & fructum fratribus nepotibusque reliquit adolescens, proprietatem confignavit fenex. Apparet etiam eximia fervuli cura, cui supellectilem curtam illam quidem, & velles simplices cum certa pecuniæ summa legavit. Enitet &

1) 2

cha-

charitas in pauperes, quibus nummos pro rei fuæ modulo distribui justit. Denig; gratus & liberalis ejus animus spectatur erga Minimorum conventum, ubi rem facram Dominicis Fellisque diebus facere consueverat, cuíque ideò ducentos nummos aureos, ritualia fua omnia, & mediam reliquorum librorum partem legavit, cam alteram Laudunenfiam clericorum feminario reliquisset. Horum legatorum præstationem, testamentique executionem commistit illustrissimo vira Nicolao Camulio, subsidiorum curiæ principi, veteri & omnium horarum amico, cujus fidem, firmitatem, & conflantiam ion oufu perspexerat. Hanc provinciam ne recufaret vir illustrissimus, certum illum fecit Launoius, plus penes fe post obiaum fignatæ pecuniæ repertum iri, quam præstandis legatis requirerecar; & revera longe plus repertum est, pluique quam Launoius ipfe repertum iri crederet. Sed id tantum abelt ut ei vitio verti poslit, quia porins laedi duci deber, cum illud cmne quantum canque fuerit, non avara manus affervallet afgurin, fed contemptor opum animus domi projectum oblivioni pene dediller.

Hud fibi ab amico clariffimo negotium datum ultro infcepie, et diligenter adminifravit illustrifimus Camusius, nec legata præstare contentus, et cætera exequi quæ D. O. M.

Hie jacet Josephes Launoius Constantiensis, Parificasis Theologus:

Qui Veritaris A fertor jergenun, Jurium Ecclefia & Rous cerrirans Vindex, vitam

Innoviam exegit:

Opes neglevit, & quantulmounq; ut relielarus

Multa scripsit nullà spe, nulla timore : Grimam samam maximanque venerationem

April probos asleptus.

Annom septimum & septungesimum excessit: Animum Christia consignacit die 10. Murtii, Anno 1678.

Hoc Monumentum Anico jucundissimo poni curavit Nicolaus le Camus, suprema Subsidiorum curia Princeps.

Probate hoc Titule, confert fe illustrissinus Camulius ad ædes Minimorum, inspecturas quo loco maxime commodo poni D 3 posset.

posset. Tunc quidem per Minimos visum est non stare, quin res ad exitum perduceretur, exemplum tamen inferiptionis petiverunt: ubi illam expenderunt, attulerunt præpoliti fui generalis literas, quibus renunciabatur, nec probari nec recipi à se posse inscriptionem, quâ Launoio laus defensæ perpetuò veritatis, & optimæ famæ, maximæque venerationis apud probos quæsitæ tribnatur. Postea vetitam sibi prædicarunt regia finul & facra auctoritate, ne ullum apicem in capella fua extare finerent; quo Launoii nomen commendaretur. Sic viri illi voto ac professione religiofi, fe beneficii recentis immemores prodiderunt. Sed huic immani vitio declarando fi diutiùs immorer, vereor ut ejus turpitudine fædetur oratio, quæ tota præclari viri laudibus celebrandis dicata est. Careat itaque ille fepulchri titulo, quem ingrati negaverunt, non cariturus præconio immortali, quod integri justique æstimatores rerum per emnes ei ætates repenfuri funt.

Erunt fortoffis qui optant scire aliquid de privatis ejus moribus, & vita interiori. In quoram ego gratiam pauca addam: Sic citam Launoius instituerat, nullam ut ejus paetera perire pateretur. Etiam dum per urbemiter agebat, aliquid meditabatur, & ant lecta nuper memorià repetebat, aut mox

mox scribenda volvebat animo & disponebat. Surgebat fummo mane, & postquam pfalmos hymnófque facros pro injuncto fibi munere recitaverat, ibudebat ad nonam usque aut decimam: tune utplurimum exibat domo, non ut tempus falleret, & ne quidem ut animum labore defellem hone-Ità oblectatione levaret, sed at necessariis erga amicos officiis defungeretur. Erga eos quippe ita crataffectus, non uteos artificioso quodam sermonis contextu, & affectatà oris vocifque conformatione captaret; sed ut syncera benevolentiæ exhibitione, & omni beneficiorum genere demereretur. Nulli unquam defuit, cui potuit adeffe: mufquam lærior, quam fi quem qua in re juvillet. Nonnullos Episcopis sibi notis commendatos præfici caravie parceciis, alios in canonicorum collegium adoptari, alios aliis muneribus donari. Fuit etiam qui per eum venit in noticiam eminentifimi Cardinalis D'estrées, cujus ope gerendis principum negotiis adhibitus divitias, dignitatesque consecutus est, quibus ad majores etiam iter facturum fe sibi non immeritò sperat. Quicquid Launoii amicis vel prosperi vel adversi accidebat, id omne ille ducebat fimm. In fecundis nonnihil de corum lætitia, in contrariis plarimum de mærore decerpebat. Si quem feiret corum aut orare in foro, aut concionem

habere ad populum, aut Senatorum rumero adferibi, aut inaugurari in Epifeepum, continuò aderat. Si quem didicerat aut in morbam, aut in alind quid gravius incidisse, eum statim conveniebat. Si quem morte ereptum amitteret, funas comitabatur, & promortui dormitione precesomnes fundebar, que ad id institute & usu receptæ fant. Si quis devixisset corum, quos ejustlem studii theologici socios olim, comitélque habuiller, ejus memoriam faciebat ad altare, good fe factures mutuo fpospenderant. Apad nonnullos amicorum flepe prandebat. Henricus Ludovicus Habert de Montmort libellerem Supplicam magister, singularis beneficii loco ab co olim obtimierat, ut Dominicis diebus menthe fue affiderer. Sermones femper in praudio cum viris idoneis eruditi, ut animo magis quam ventre delectaretur. Et certé falabri & moderato victu potúque utebit ir, ut qui intelligeret fibi statim ac de mensa surrexisset, orationi, lectioni, meditationique vacandum. Aut enim typographum fimm adibat, operarumque mendas corrigebat, quæ res tædiofi fimal & accurati laboris plena est. Aut pete-

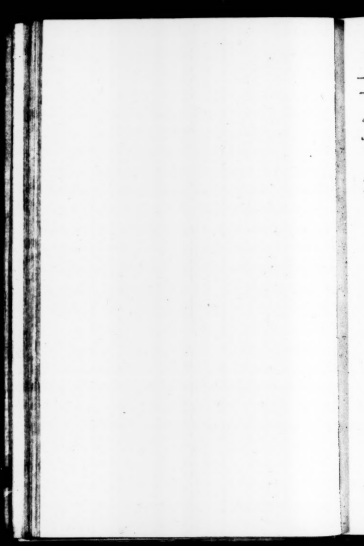
bat bibliothecam Saucti Victoris, aliamve, ubi exferibebat textus auctorum quos domi non habebat. Hoc labore defunctus,

reliquas pomeridianas horas fæpê transigebat gebat in cætu doctorum virorum, qui primum Putcanorum fratuum, deinde post eerum mortem Theani museum frequentabant. Magna in samilieri filorum consucudine Launolo veritatis cura, & tenax semper, & ubique juris æquique amor. Publico cui un in Theologorum conventu, ubi voces ut êt alibi rou ponderautur, sed numerantur; si quid contrarecti normam conclusium sentielat, non ascentibatur; & hac de causa ab ejasmo di cemitiis sponte per plures annos abinit. Religiosè cavebat ne disserret de requalilect cheologica, cum co qui rem illam non ante didicisse.

Domuin quando fe res perat, icerum legebat feribebátque; firections preces recitabar, &, ut ad obcurd un mortem, fie ad capiendum fomnum fe propurabat, exacta repetitione corum que tota die califet dixillètve. Somno alto & tamen brevi utebatur, poft quem ad confuctos labores ala-

crior redibat.

Elogii Finis.



# Joannis Launoii Constantien-. sis, Parisiensis Theologi,

Notationes in Censur am duarum Antonii Arnaldi propositionum, quarum una Faëti, altera Juris, appellatur.

Parificans, facultas Theologiae Parificans, & in cadem magifler celeberramus Joannes Major docent tria, que prefacionis lecum implebunt. Terzullianus igitar ita feribit initio libri De Velandis Virginibus; Veritati nemo praferibere porefi, non spatium temporum, non patrocinia personarum, non privilegum regionum.

Facultas Theologiæ in tractatu, quem allverius Joannem Montesonum, Anno Domini 1387.consecit de suis in doctrinæ materia determinationibus ita censet; Ad Doctores facultatis Theologia, imò ad udum Doctorem folum potest pertinere, errores in side

fide doctrinaliser determinare: que doctrinalis determinatio predicta, per totam facultatem toncordirer facts, deba multim reputari. Quibus verbis non obseure fignificat decerminationem, que non est per totam facultatem concordirer facts, non debero multam reputari: id est, apud cordatos & peritos nibil our paru a habere penderis & audicultatis.

Johnnes M. jer in terr. fent. dist. 37. quest. 26. Non est (inquie) minks bæresis afterere, aliquid est de side, quod nutha ens de fide est, quam negare aliquid de side, quod est de side.

Priman amon ex his tribus, quan fir-

ma & invicta lie veritas oftendir.

Secondum indicar confurant, que à do-Choribu, fa nita is a sa fa concerdirer, conture nomine indignam enc. Quocirca facultas olim la fais decerminationibus confuevit hec verta folonnia adhibere, concerdirer, funano animoram confenfu, unanimiter, reput nante nomine; ut novit macifier quicunque non oft in rebus facultatis hospes co peregrinus.

Pertium percellit certes quellam docheresminime eradites & malerolos, quorum animi contra doctrinam allorum excandefentt, & fibi à notis gravierious inurendis non temperant. Id hominum getus lege talionis ploctendum major arbi-

tratur.

tratur. His præmonitis, ichtras in ceniuram duarum Arnaldi propoliticaum notationes fubjectum imus.

#### Notatio Prima.

Cenfores dum in Arnaldi librum inqu'runt è pag. 49, 130, 149, 152. decerpant multa, ex quibus una facti propolitio comparatur. Sed inter decerpendum nonaihile pag. 140. prætereunt, quod i quid in allis videbitur offendere, in hoc uno multo magis offendere videbitar. Verba funt; N'estre pas rendre un aussi grand respett a la constitution du Pape, qu'a un decret d'un concile general, que de recompitre abfolument co qu'il a decide touchant la doctrine, & de laifser seulement en quelque doute un point de fuit, scavoir sices propositions fout oune sont pas de Jansenius, qui a esté supposé pour veritable, parce qu'on l'avoit ainfi exposé au Pape, fais que le Pape ait d'estaré dans fa constitution, qu'il l'a fait examiner, & de protester ca mefme temps, &c. Si quis fragmentum hoc breve cum illis quatuor, quæ cenfores describunt, fludiose contendat, inveniet duo: alterum in hoc fragmento brevi contineri quicquid in illis quatuor fat prolixis reprehenditur: alterum, in hoc quadam adjici, que si falsa sint, & vera credantur, Innocentio

centio X. infanabile vulnus infligunt, atque illins constitutionem funditàs evertunt.

Nequeverò afferri potell censores vei fragmentum hoc prætermifille, quod alia quatuer fullicerent, cum hoc unum fufficiat, & praterea atrocitatis mirum quantum adjiciat, vel oscitanter legisle Arnaldi epistolam, cum oscitans & dormitans sapientia inter pag. 130. & pag. 140. intercipi nequeat, vei fragmenti hujus offensionem Arnaldo condonafie, cum Arnaldus plerofque corum excipere volucrit, & ii ut non exciperentur in fenatu litigaverint, & omni prenfationis genere gratiam judicum captarint. Ergo cenfores fragmentum nostrum dedică operâ prætermiserunt. Sed cùm ita prætermiserint, rei veritate convictos fuisse maxime oportuit. Hoc autem cum ita fit, fi qued videtur cenfurà majori dignius in ils quæ ad propolitionem facti percinent, cenfores intactum reliquerunt : alia qua mino: i cenfura funt digna, intacta necedia o relinquere debuerunt. Si quod est magis vituperabile non vituperatur, quod erie manas vituperabile minus vituperabitur. Hec telam, ut quis declinet, fur fact deorfum vertat omnia, & cornicum ocules configat necesse eff. Cxterms in hac rosstiene, ut apparet, duo perficientur: certara propolitionis facti ran quam necessario labefactura moles concidit,

cidit, & constitutioni Papæ fides & auctoritas detrahitur.

ci

ia in

#### Notatio Secunda.

In censuræ contextu receditur ab illo celebri facultatis theologicæ ritu & more, quo scribitur concorditer, summo animorum confensu, repugnante nemine, pronunciatum esse de scriptis cujuspiam judicium. Sic autem se habet censuræ contextus: Quibus auditis sacra facultas de re tota per duos menses integros habitis ferè quotidie apud eandem Sorbonam solennibus comitiis deliberavit, & post accurat am disquisitionem, tandem decrevit priorem illam quaftionem five propositionem, &c. Hoc loco celebris ille facultatis theologicæ ritus ac mos desideratur. Ritum porro ac morem suisse celebrem docent censura, quæ diversis temporibus editæ lucem afpexerunt. Sic edita Anno Domini 1631. censura, qua libri Anglici duo percelluntur. Sic edita Anno 1611. cenfura, quá Philippi Mornæi mysterium iniquitatis damnatur. Sic edita Anno 1610. centura, quæ lata est contra impios & execrabiles Regum ac Principum parricidas. Sic edita Anno 1554. cenfura, quâ institutio Societatis Jesu reprobatur. Sic edita Anno 1552. centiara, quâ

quà certæ quædam Caroli Molinæi propofitiones notantur. Sie edita Anno 1526. censura, quà Colloquiorum Erasmi lectio prohibetur. Siccdita Anno 1521. cenfura, quà Lutheri dogmata proflicantue. Sie edita eodem anno confura, qua cerese que dam Hieronymi Clitovæi theses configurtur. Sic edita Anno 1512. cenfura, qua propositæ ab Ecclesia Parisiens quæstiones nonnullæ afficiuntur. Sic edita Anno 1497. cenfura, quá propofita à Carolo Rege quafliones afficientur. Sic edita circa illud tempus de maculata virginis conceptione centira. Sic edita Anno 1 129. cenfura, quà Joannis Sarraceni propositiones condemnantur. Sicedita Anno 1414 Cenfura in Joannis Parvi doctrinam de tyrannis occidendis. Hac nauca de mulcis, quibus ritus ille ac mos celebris confirmatur. Et fi que sit ceniera, decretum, vel deliberacio, in qua memoraen non habeantur formula ex adjunctis facile collimentur.

### Notatio Tertia.

In confure contextu receditur ab illa confactudine laudabili, quà facultas magitiri unius vel alterius, vel cerrè pancorum diffensionem exprimit. Ut fallatur nemo, atque ut quàm certa fit illius determinatio cognoscatur. Sic imprimis docet facultatis determinatio, quæ Anno Christi 1250. tacta est, & de qua Cardinalis Annibaldus apud Joannem Bediallum, in libro de libera auctoritate andiendi confessiones sic loquitur : Semel requisiti magistri Parisienses, tam in Theologia quam in Decretis, in hoc consenserunt, & scripto editum fuit, cui omnes prædicti magistri apposuerunt sigilla sua, uno excepto, qui tamen tenori litera non contradixit, sed sigillum suum apponere noluit. Deinde idem docet facultatis determinatio, quæ Anno 1490. circa oblatum ei contractum facta est : Post gravem (inquit) & maturam deliberationem fingulorum pradictorum in Theologia magistrorum, visus est omnibus, uno excepto, quod pradictus contractus non est justus. Tum demum quando non onrnes magistri in eandem abeunt sententiam, id curiosè notatur, ut sua rei ad deliberandum propositæ veritas constet. Anno 1386. Lutetiæ disputatur de loco ubi cor Regis Philippi III. humaretur: hinc prædicatores apud fe, inde Sandionysiani Monachi apud fe quoque humandum cor Regis contendunt. Quæltio hæc à confultis doctoribus Theologiæ concorditer decifa non fuit. Philippus Rex quartus pauciorum, non plurium sententiam est secutus. Rem accurate tradunt Guillelmus Nangins & Joannes Victorinus. Ille in vita Philip-F.

pi tertii: De quo postea (inquir) suit determinatum Parisiis per plures magistros Theologia. Hic eadem penè verba repetit in memoriali historiarum ad Annum 1386. De bac disensione determinatum suit postea Parisiis in scholis, à plurimis magistris in Theologia, quod ipsum cor neque rex, neque ipsi monachi darent, nec pradicti fratres sine dispensatione Papa posent aliquatenus retinere; regià tamen auctoritate pravalente, dictum cor sepultum est apud fratres Pradicatores, corpus apud Sanctum Dionysium humatum.

## Notatio Quarta.

In negotio hujus cenfuræ id factum est, quod exemplo apud facultatem omni caret. Nufquam enim est auditum, nufquam vifum editam fuisse censuram, dum magistrorum pars tertia repugnaret. In hac edenda cenfura magistri non erant ducenti, & ex iis septuaginta duo restiterunt & contradixerunt. Hoc est, adhuc pars plusquam tertia magistrorum. Hanc cenfendi novitatem exposuisse, censuram profligasse est. Antiquitàs in facultate non aderant feptuaginta duo, cum illa cenfuras edidit, quæ apud omnes magno in honore ac pretio fuerunt. Una omnium instar erit, ea scilicet quæ Joannis 22. placitum de

de visione Dei notavit. Hac in re facultas ipfa fibi testis est in tractatu, quem adversus Ioannem Montesonum composuit: Item pradicta facultas hoc licitè potuit contra Joannem summum pontificem; igitur à fortiori contra suum subditum & inferiorem, af-Sumptum patuit Joannis 22. tempore, quia sicut refert Nicholaus de Lyra, in tractatu suo de visione beatifica, ferè quadraginta dicte facultatis concorditer determinarunt contrarium illius, quod Papa publice afferebat. Hæcergo censura, quæ tot magistris repugnantibus confecta est, nihil unquam fidei ac virium accipiet, usque dum illustri quodam facultatis exemplo, aut certa ratione confirmetur.

### Notatio Quinta.

Hîc conficiendæ censuræ modus non solùm in facultate novus & inusitatus est, sed etiam in conciliis generalibus, quæ ab Ecclesia in auctoritatem admittuntur. Cùm enim de side tractarunt concilia, nihil unquam desinierunt cui antistitum pars non dicam tertia vəl quarta, sed quinta repugnavit.

Apud Socratem fidei, quæ à Nicæna Synodo conftituta est, quinque tantum Episcopi restiterunt: quapropter hic auctor Nicænæ Synodi fidem cům à multitudine consentientium Episcoporum, tum à paucitate dissentientium commendat, 1.2. c. 5.

Hanc (inquit) sidem approbârunt trecenti decem & octo Episcopi, eig; omnes assens sunt scriptum est apud Eusebium, consentientibus animis opinioribusque subscripferunt, quinque solum exceptis, qui banc vocem buosano, id est, consubstantiale repudiârunt, Eusebio videlicet Nicomedia Episcopo, Theognide Nicae, Mari Chalcedonii, Theonâ Marmarica, Secundo Ptolemaidis.

Socratem Theodoretus imitatur, l. 2. hist. c.5. In numero eorum quos iste recensuit, & qui Ario savebant, crat Eusebius Episcopus Casarea, Laodicca Theodotus, Paulinus Tyri, Anazarbi Athanasius, Gregorius Beryti, &

Ætius Lydda Episcopus.

Deinde c.7. Trecenti decem & octo Epifeopi ibi in unum convenerunt: & post alia,
at quanquam maxima purs concitii verbis ejus
obtemperavit, & mutuam concordiam, doctrinámque fanam, amplexata est; tamen pauci
quidam, quorum supra feci mentionem, & prater eos Menophantus Ephesius, Patrophilus
Scythopolitanus, Theogonius ipsius Nicae Epifeopus, Narcissus Episcopus Neroniadis, &
cum his una Theonas Marmaritanus, & Ptolemaidis Ægyptiorum secundus, Arii patrocinio
suscepto doctrina Apostolica contradixerunt.
Quinetiam sidei formulam, quam composuerant,

rant, concilio proposuerunt, que ut primum perlecta fuit, quoniam cam omnes adulterinam & commentitiam esse vociferabantur, illico discerpta est, ac cum ingens tumultus esset contra cos concitatus, & omnes cos ut pietatis proditores infimularent, metu perculfi exfurrexere, atque ipsi primi omnes una, solis Secundo ac Theona exceptis, Sententiam excommunicationis contra Arium pronuntiaverunt; quocirca impio illo + celesia exturbato sidei formula, que adhuc in Ecclesiis servatur communi consensu composita, & subscriptionibus omnium confirmata, concilium dimiffum eft. Socrates & Theodoretus primò non diffimulant nomina Episcoporum, qui à Nicæna fide discreparunt; deinde eos in parvo numero fuifle tradunt. Tum in co maximè laborant ut appareat, fidei formulam communi omnium affensu conditam effe. contrario modo fe habet in cenfura, quæ in propolitiones duas Antonii Arnaldi lata Distinulantur nomina magistrorum feptuaginta duo, qui censuræ oblocuti sunt. Non dicitur censura paucis doctoribus exceptis condita fuiffe, contemnitur communis magistrorum asseusus. Cum igitur censura hac contrario modo se habeat, ac Nicænæ fidei formula, quâ ratione quis impediet, quominus contrario modo accipia-Tilr ?

Nunc expendenda est controversia illa, quæ in Chalcedonensi concilio suit inter Ægypti Episcopos decem, & reliquos concilii patres fexcentos & viginti. Ex actione quarta; Hieracius reverendissimus Episcopus Ægypti, & cateri reverendissimi Episcori Agyptii, per eundem Hicracium dixerunt, Si quis preter ista que à nobis in petitionibus porrecta funt, Sapit Eutiches, sive alter aliquis, anathema sit. De epistola autem sun-Etissimi & Deo amantissimi Archiepiscopi Romani Leonis, sciunt omnes sanctissimi patres nostri, quia in omnibus expectamus sententiam Sanctissimi Archiepiscopi, & petimus vestram clementiam expectare prasidis nostri sententiam, quia eum in omnibus sequemur. Nam & fanctissimi patres, qui in Nicea congregati funt 318. hanc regulam dederunt, & ut fequatur omnis Agyptiaca regio Archiepiscopum magni nominis civitatis Alexandrina, & nibil absque ipso agatur ab aliquo ei subjacente Episcopo. Ensebius reverendissimus Episco-Tas dixit, mentiuntur.

Et post alia cum urgentur Epistolæ Leonis subscribere, Reverendissimi Episcopi Agypti clamaverunt, extra voluntatem Archiepiscopi nostri non possumus subscribere. Acacius reverendissimus Episcopus Ariarathia dixit, Incongruum est universalem synodum pranittere, & in unam personam attendere, que susceptura est Episcopatum Alexandria

magna civitatis. Et post pauca, Petimus ut non eis concedatur, sed aut consentant epistole, aut regularem damnationen fuscipiant, & cognoscant quia excommunicati sunt. E. post alia, Quia verò Episcopi nostra regionis minis multi sunt, non possiumus pauci numero illorum personas suscipere. Petimus autem vestram sublimitatem, & hanc sanctum & magnam synodum, ut miseriamininobis, & expectetis nostrum Archiepiscopum, ut secundum antiquam consuetudinem illius sequamur sententiam. Quòd si extra voluntatem prasidis nostri aliquid faciemus, sicut prasumptores, & non fervantes secundum antiquam consuctudinem, omnes Egyptiaca regiones insurgent in nos. Et post alia, Cecropus reverendiffimus Episcopus Sebastopolis dixit, Universalis bac synodus Agyptiaca (regione) major est, ac side dignior, & non est justum decem bereticos audiri, & pramitti mile ducentos Epifcopos. Et poltalia, Enfebius reverendiffinas Epifeopus Dorylai divit, Procuratores funt ifti omnium Agyptiorum, & debent universalem synodum Sequi. Lucentius reverendissimus Epile opus Vicarius fedis Apostolica dixit, Si errant doceantur per vestram magnificentiam, quia non possint decem homines prajudicium facere synodi sexcentorum Episcoporum, nec catholica fidei. Reverendiffint Episcopi Agyptii clamacerent occidinur, miseremini nostri. Et post alia, Fiat bie Archiepiscopus, & fish feribimus

bimus, & consentimus. Miseremini canorum nostrorum. Detur bic Archiepiscopus Anatolius, quia talis consuetudo in Agyptiaca regione obtinuit, ut omnes Episcopi obediant Archiepiscopo, non quia non obtemperamus synodo, sed quia occidimur in patria. Miseremini nosiri. Et post alia, Novit consuetudinem Archiepiscopus Anatolius. Hic sumus usque dum fiat Archiepiscopus. Et post alia, Date Archiepiscopum, & si contradixerimus punite nos. Consentimus his que decreverit potestas vestra, non contradicimus. Sed eligite Episcopum: hic expectamus usque dum ordines omnes reverendissimi Episcopi clamaverunt, Subscribant damnationi Dioscori. Judices & senatus dixerunt, Quoniam reverendissimi Episcopi Agyptiorum, non ut repugnantes catholica sidei subscribere in prasenti, distulerunt epistola sanctissimi Archiepiscopi Leonis, fed dicentes consuetudinem esse in Egyptiaca regione, extra sententiam & justionem Archiepiscopinibil tale se posse. Poscunt autem su-Stineri se donec consecretur Episcopus, qui ordinandus est magne civitati Alexandrie, ratimabile nobis, as clemens apparuit effe, ut in eodem habitu expectent in regia civitate, & diterionem habeant ufque ad ordinationers Arhiepiscopi mazua civitatis Alexandria. Pal-Ladinus reverendissimus Episcopus, vicarius Apostolica sedis, dixit, Si praceperit gloria vejira, & jubetis illis aliquid prastari humanitatis fidejussoribus datis, non exeant de ista civitate quamdiu Alexandria Episcopum accipiat. Judices & Senatus dixerunt, Sanctissimi Paschasini sit sirmum judicium: unde permanentes in proprio habitu reverendissimi Episcopi Ægyptiorum, aut dent sidejussores, si boc est illis possibile, aut per secramentum eis eredatur, qua expectant ordinationem suturi

Episcopi magna civitatis Alexandria.

Ex his quæ paulo longiora descripsi perspicnè constat, synodi partem majorem minori; ideft, fexcentos viginti Epifcopos cessisse decem Episcopis, qui non ante volucrunt epistolæ Leonis, & damnationi Diofcori fubfcribere, quàm Epifcopus Alexandriæ constitueretur. Ægypti duntaxat veterem afferebant confuerudinem, quæ quamvis initio penè rejiceretur ab omnibus, ea nihilominus tandem effecit, ut quod enixe postulabant obtinuerint. Sic concilii pars minor majori cum ratione obstitit, & major mineri cum eadem ratione confensit. Hæc est igitur concilii perfuafio, ut in iis potiffimum que ad fidem pertinent, communis omnium affensus requiratur.

Huc accedit Vigilius Papa in epistola, quam Italiæ clerici Legatis Francorum Constantinopolim cuntibus dederunt: Et quanvis nee hoc quod Papa fecerat acquieverunt Afri & Illyriciani, etque Dalmate facer-

dotes recipere; tamen capit iterum sapa dictus beatissimus Papa Vigilius ad hoc compelli, ut absolute ipsa capitula sine Synodi Chalcedonensis mentione damnarct. Sed Papanon acquiescens boc facere, & videns se nimium ingravari, dixit tune ferenissimo principi, Veniant buc fratres nostriex omnibus provinciis, quini aut seni Episcopi, & quicquid sub tranquillitate tractatu habito omnibus vi fum fuerit, cum pace disponemus. Quia sine consensu omnium ista, que & Synodum Chalcedonensem in dubium venire faciunt, & scandalum fratribus meis generant, solus facere nullatenus acquiescam. Notentur hæc duo quæ Vigilius inculcat, Quod omnibus visum fuerit cum pace disponemus: Sine confersuomnium solus facere, quæ volebat Justinianus, nullatenus acquiefcam. Sed perfuatio hujufmodi, & Papæ Vigilii commonitorium defuit iis, qui magiffri cum adhuc non effent numero ducenti, censuram magistris septuaginta duobus invitis & repugnantibus condiderunt; qui autem in condendis ejufmodi cenfuris ad fynodorum & patrum regulam non fapiunt, cos admodum fapere, & quæ determinant cordatis atque cruditis hominibus arridere, atq; ætatem ferre polle quis probaret? Quicquid id est, censura lucenti in duabus fynodis univerfalibus Soli non priùs opponetur, quàm ad exitium usque lædatur.

#### Notatio Sexta.

Qui magistrorum numerus in censuram ruit, id observare neglexit, quod non folum facultas Theologia, fed & concessus emnis, five facer five profanus, semper obfervavit. Qui magiliri vel judices pronunciant, comitiis quæ super uno, & eodem negotio celebrantur, universis interfunt, nee pronunciarent nisi prius ab initio ad finem usque intersuillent. Debet alter alterius audire sententiam, & collatis inter se confiliis & rationibus, tum demum perfpicere quid bene atque è republica stabihendum lit. Hunc tractandi modum afferit communis naturæ fenfus, quotidianus confirmat usis, & docet insita & quali confignata notio in animis hominum, etiam gentium immanitate barbararum. In hunc tractandi modum egregius est Vigilius pontitex, in suo de tribus capitulis constituto, cujus fragmentum aliqued huic Notationi subjiciam. At verò è magistris uni non comitiis cunctis, fed aliquibus duntaxat interfuerunt, alii tardiùs ad ea venerunt, quidam sat citò; sed dictà statim sententia foras exiverunt, atque unde profecti erant, reverterunt. Non admodum multi ab initio usque ad finem comitiis omnibus

nibus adfuerunt. Quo modo perfectum est ut numerarentur, non ponderarentur voces contrà quam in omni doctrinæ judicio fieri oportet. Nam diligenter videndum est utrum voces scriptura & traditione duobus Theologiæ veræ principiis nitantur. Quod nisi persecte nitantur incertæ sunt & caducæ, nec ad afferendam in religione veritatem conducunt. Nam ut ait Joannes Roffensis in Anglia martyr, Quirationes invalidas & inefficaces affert, perinde est ac si nullas attulisset : imo longe fursset et satins null is adduxisse. Qui suam opinionem rationibus munit, que palam sunt invalide, nulliusque extant roboris, profecto seipsum prodit hallucinatum fuisse, atque fallacibus inductum rationibus, ut ita opinaretur. Suumque ita errorem ipse manifestum facit, quando cunctis apertissime liquet, eam omni solidà carere basi. Quæ ipectant ad fidem nostram ca nequaquam ex humana voluntate pendent. Quis enim ex affertione quæ falfa fit vel hæretica veram vel catholicam, quis ex affertione quæ vera sit aut catholica, falsam aut hæreticam efficiet? Ne mundus quidem totus id efficiet unquam. Memini cam à Parisiensi Episcopo & inquisitore sidei damnatum elt Joannis Parvi dogma, magistros figillatim convenille apud Officialem, & quid de eo sentirent deposuille. imprimis jurati sua scripto suffragia reliquerunt,

querunt, quæ ita inter se conferri, & aurificis staterà, non populari trutinà examinari poterant. Deinde ad confultationem tantum vocabantur abiis, qui postea. ut judices pronunciàrunt. Sed in censura propositionum Arnaldi res aliter se habuit. Doctores qui velut desultorii incurrerunt in comitia, nec pro more antiquo jurati erant, nec suas scripto sententias reliquerunt, nec ad confulendum tantum, fed etiam ad judicandum venerunt. Quod discriminis genus impedit, quominus ex facto tali delatrix ceniuræ notatio hæc nostra repellatur. Quærendum est alind præsidium, quo censura ab ista pernicie se defendat. Expecto usque dum inventum fuerit, atque id perfecerit, quod perfici fummopere optarem. Reliquum est ut Vigilii locum describam: His igitur despositis, aptavimus quidem, venerabilis Imperator, sicut frequentissime supplici prece poposcimus, eundem ad quemlibet Italia locum, aut certe ad Siciliam, & convocatis ad nos Africana, & aliarum provinciarum Latina lingua facerdotibus, vel Ecclesia nostra facratis ordinibus, secundum consuctudinem tracturemus, & de questionibus trium capitulorum pietati vestra redderemus plena deliberatione responsum: quod quia fieri serenitas vestra non annuit, hoc iterum noscitur constitutum, ut oblatis à nobis mansuetudini vestra nominibus de

Supradictis provinciis, qui nobiscum ad tra-Etandum adhiberentur antistites clementia vestra faciat advenire: cui dispositioni item prabumus Ecclesiascica pacis amore consensum. Postea verò hoc magis cum consensu fratrum nostrorum, nostrarum partium Episcoporum, nuper ante santium Pascha diem pietas vestra constituit, ut exequato numero his pontificibus, qui in Constantinopolitana urbe prasentes sunt, de tribus capitalis ex quibus quastio vertitur, secundum superius designatam fratrum nostrorum Episcoporum professionem deberemus inire tractatum. Sed quia dum ea que pro conservanda Ecclesiarum pace cum fratribus noftris ficri, veftrà dispositione convenerant, festinaremus implere, ut adhibità salubri deliberatione communiter, & propter informandam universalem Ecclesiam, cunetis que inter nos geruntur in scriptis deductis atque jacentibus, nostrum ex his collectum de tribus capitulis in quastionem deductis, judicium proveniret: continuò pietas vestra post illud volumen, quod nobis antè multos Pascha dies, per virum magnificum Theodorum decurionem palatii destinavit, in quo vos interim quid de tribus capitulis sentiretis exponentes, nostrum poscitis dari ex eadem causa responsium. Ideóq; cum fratres nostri neque exaquato nobiscum numero residere, neg; in scriptum qua ageremus vel tractaremus redigi paterentur; tanquam, quod absit, non convenientia rectitudini loqueremur,

remur, que scribere timeremus. Et post alia; Propositis itaque nobie & diligenter inspectis, in quantum uniuscujusque capituli in questionem deducti ratio postulabat, synodalibus codicibus, atque gestis prolatis, que alis eorundem patrum vel in sanctis quatuor synodis, aut in una earum resedisse monstrantur, synodalitus epistolis inspectis, nibilominus predecessorum nostrorum sedis Apostolice presulum constitutis, alisque probatorum patrum necessaris inspectis, dique probatorum patrum necessaris inquestionem deducta sunt, apud patres nostros examinata suerim, sinita atque dissosita memores superius designatarum prosessionum investigare curavimus.

### Notatio Septima.

Censura propositionis alicujus à facultate celebri legitime facta locus est Theologicus, unde recta quædam comparatur ratio, qua si non omnes, certe facultatis illius alumni tenentur. At locus talis non est censura quælibet, sed ea tantum quæ communi magistrorum omnium consensu decernitur. Hanc quæstionem ita definiunt, qui de argumentorum in Theologia sedibustractarunt. Melchior Canus, qui Concilio Tridentino intersuit, 1. 3. de locis c.4. conclusione 6. Theologorum Scholasticorum

rum etiam multorum testimonium, si alii contrà pugnant viri docti, non plus valet ad faciendam fidem, quam vel ratio ipforum, vel gravior etiam auctoritas comprobavit: videlicet in scholastica disfutatione plurium auctoritas obruere Theologum non deber : Sed si pancos viros modò graves secum habet, poterit sanè adversus stare. Non enim numero hac judicantur, sed pondere. Hanc conclusionem probare argumentis non debeo. Nam si quid est accidens, de quo inter omnes conveniat, argumentari non foleo. Perspicuitas enim (ut ait Cicero) argumentatione elevatur. Certe ubi varie sunt doctissimorum hominum, discrepantésque sententia, academicorum temperamentum imitari, & a rebus incertis certam affensionem cohibere debemus. Quid enim est sam temerarium, tamque indignum sapientis gravitate atque constantià, ut idem Cicero elegantissimè tradit, quam quod non satis explorate perspe-Etum sit & cognitum, id sine ulla dubitatione defendere? Quo loco sanè arguendi sunt scholastici nonnulli, qui ex opinionum quae in schola acceperunt prajudiciis, viros alias catholicos, notis gravioribus inurunt; idque tanta facilitate, ut meritò rideantur. Nobis autem schola nostra magnam quidem licentiam dat, ut quodeunque maxime probabile occurrat, id nostro jure liceat defendere, sed non licet tamen eos, qui nobis sunt adversi, temere ac leviter condemnare.

Quod auctor de auctoritate scholasticorum hic concludit, id 1.7. c.3. de sanctorum patrum auctoritate concluserat: Plurium (inquit) sanctorum auctoritas, reliquis licèt paucioribus reclamantibus, sirma argumenta Theologo sufficere & prastare non valet.

Dominicus Bannez in secundam partem q.1. art. 8. dub. 3. conc. 1. Auctoritas Theologorum scholasticorum, etiam multorum,quando in contrarium sunt viri docti, non plus valet quam vel ratio ipsorum, vel aliquod testimonium Scriptura comprobavit. Hac conclusio manifesta est, quoniam quando due sent opiniones inter se pugnantes, quarum qualibet rationibus nititur probabilibus, & argumenta adversariorum solvit, habétque defensores v ros doctos, non est cur buic aut illi parti pertinaciter quis adhereat, propter aliquorum auctoritatem, sed ponderande sunt rationes, & secundum vires earum buic aut illi parti fides adhibendaest. Nec interest quod plures in unam partem inclinent, si pauci graves & docti oppositum sentiant. Non enim numero hac judicanda sunt, sed pondere. Unde meritò reprehendendi sunt aliqui Theologi, qui opinionibus propriis, vel etiam aliorum nimis adhærentes, statim contraria dogmata pracipiti quâdam sententia, absque sufficientibus rationibus damnant, atque omnia qua eorum judicio non consonant, gravioribus censuris inurunt, idque tantà facilitate ut meritò irrideantur. Chri-

Christophorus Gillius 1. 1. t. 7. delocis C.13. n,2. Dico primo quando inter ipses do-Etores, five facros, five scholasticos, five jurisperitos, est controversia; ita ut ex utraque parte sint auctores probabiles, non sumitur certum argumentum Theologicum, sed tantum probabile, & conveniunt communiter doctores. Fundamentum est, quoniam ubi ejusdem facultatis periti dissident, signum est non esse evidentem consequentiam ex principiis illius : ideóque quando doctores catholici dissident circa materiam Theologicam, non sunt evidentia ac certa testimonia, seu principia fidei, quibus alterutra opinio nitatur, atque adeò tota res est reducenda ad rationem & auctoritatem humanam. Qua sola non est certum argumentum Theologicum, sed sola vis probabilitatis erit in ea sententia ex auctoritate humana fallibili, qui eò major aut minor erit, quò doctores qui alteram sequuntur partem, plures ac graviores fuerint. Non enim solo numero res expendendaest; sieri enim poterit ut pauciores, si singuli magna auctoritatis sint, reddant sententiam probabiliorem opposità, quam plures seguuntur.

Imprimis igitur omnes è schola Theologi in eo concordant, ut velint argumentum inde non sumi Theologicum, quando illi ipsimet in una & eadem tractanda materie dissident, & secum discordant. Deinde in eo quoque conveniunt, quòd in definienda

The-

Theologiæ materia non tam spectandus sit doctorum numerus, quam pondus rationum quibus doctores utuntur. Unde accidit, ut cum Theologorum cœtus ad determinandum aliquid aggreditur, expositus non sit iis incommodis, quibus secularium judicum concessus exponitur, quod Plinius Junior conqueritur 1. 2. ep. 12. Praterea, quid publice minus aut congrueus aut decorum, notatum à senatu in senatu sedere, ipsisque illis à quibus sit notatus aquari? Summotum à proconsulatu, quia se in legatione turpiter gesserat, de proconsulibus judicare, damnatumque sordium, vel damnare alios vel ab. solvere? Sed hoc pluribus visum est. Numerantur enim sententia, non ponderantur, nec alind in publico concilio potest fieri, in quo nibil est tam inequale, quam equalitas ipsa. Nam cum sit impar prudentia, par omnium jus eft.

Hoc profanum cacoethes non agnoscit Theologorum ordo, apud quem tum demum ratum habetur, quod rationum pondus habet, non quod pluribus placet. Sic enim Canus 1.8. c.4. concl.2. pronuntiat: Ex austorum omnium scholasticorum communi sententia, in re quidem gravi, usque adeò probabilia sumuntur argumenta, ut illis refragari

temerarium sit.

Deinde concl.3. Concordem omnium Theologorum schola de side aut moribus sententiam contradicere, si haresis non est, at haresi pro-

ximum eft.

Dominicus Bannez loco citato concl. 2. Quando in aliqua sententia circa rem gravem communiter scholastici conveniunt, argumentum faciunt adea probabile, ut illis contradicere temerarium valde sit. Et quibusdam interpolitis, Circa hanc conclusionem & sequentem animadvertendum est, quòd quando omnes ferè Theologi conveniunt, licèt unus aut alter ab aliorum sententia discrepet, nihilominus communis illa opinio in suo manet robore, nisi fortè ille unus tanta effet auctoritatis, vel probationes adeò validas induceret, ut ejus judicium pluribus aliis equivaleret. Deinde concl.3. Concors omnium Theologorum sententia de do-Etrina fidei aut morum, adeò firmum facit argumentum, ut contrarium sentire sit error in fide, aut errori proximum.

Christophorus Gillius loco jam laudato n.7. Dixerim itaque imprimis Theologos de communi consensu asserentes aliquid, tanquam ad sidem pertinens, non reddere ex se propositioneminfallibiliter veram, quassipsi sint mensura infallibilis veritatis. Dixerim secundò moraliter loquendo, ex vi testissicationis sua prabere gravissimum argumentum sidei, non tamen omnino infallibile, aut logice loquendo certum: sensus est, cum Theologi omnes sententiam aliquam tanquam sidei dogma proponunt, ex vi hujus testissicationis sumi argumentum non logi-

No-

cè fed moraliter certum. Hîc auctor mente quidem & reipfa cum Banne & Cano confentit, licet videatur ab iis voce atque ex-

plicandi modo dissentire.

His porro doctoribus præluxit facultas Theologiæ Parisiensis, cum Anno Christi 1387. scripsit, Dostrinalem determinationem per totam facultatem concorditer factam debere multum reputari. Id est, argumentum essicere, cui sine temeritatis vel erroris nota contradici nequeat Interea tamen indicat doctrinalem determinationem, quæ non est facta concorditer, non debere multum reputari: id est, argumentum non essicere nisi probabile, cui sine temeritatis vel erroris nota contradici potest.

His autem ita constitutis, dubium nullum est quin ea censura, quæ invitis & renitentibus magistris septuaginta duobus edita est, scholam Theologorum oppugnet universam, à doctrina locorum Theologicorum enormiter deficiat, libertatémque scholæ publicam offendat tantum & labesactet, quantum offendere & labesactare possit. Quare non satis perspicio, & devinctum me tenebit, qui efficiet ut perspiciam, quomodo auctores censurae propositionum duarum Arnaldi non incurrant in reprehensionem, quam apud Canum & Bannem incurrunt, qui audent concordi doctorum è schola omnium sententiæ repu-

gnare.

### Notatio Octava.

Intermagistros censuræ prædictæ conditores fuerunt, qui vel ab Arnaldo fcriptis priùs lacessiti funt, vel cum Arnaldo inimicitias exercuerunt. Quod certum atque exploratum habetur. Utrum verò fi possint esse idonei de adversario judices, confulendus est beatus Augustinus, qui quos Juliano patres opponit, eos excipi non posse, sic contendit l. 2. contra eundem C.10. Verum etsi tales non fuerunt in his causis, quas ad se delatas, & inter partes cognitas chim bic viverent, suo judicio finierunt, ad hanc tamen causam tales erant, quando de illa sententias tulerunt. Nullas nobiscum vel vobiscum amicitias attenderunt, vel inimicitias exercuerunt, neque nobis neque vobis irati sunt, neque nos neque vos miserati sunt.

Et quibusdam interpositis docet quà ratione audienda & retinenda sit adversariorum de adversariis sententia: Si vestra consideretur paucitas multi sunt, si multitudo catholicorum Episcoporum perpauci sunt, exquibus Papam Innocentium, & Presbyterum Hieronymum, retrahere fortase tentabis: issum, inquam, quia Pelagium Cælestiúmque damnavit, illum quia in oriente contra Pelacium catholicam sidem pià intentione desendit.

Sed lege que dicat in laudem beatissimi Pape Innoceutis Pelagius, & vide utrum facile possis judices invenire. De illo autem fancto Presbytero, qui secundum gratiam que data est ei, sic in Ecclesia laboravit, ut eruditionem catholicam multium in Latina lingua, multis & necessariis literis adjuvaret, non solet Pelagius jactitare, nisi quod ei tanquam emulo inviderit. Sed nolo ex hoc tibi videatur de istorum judicum numero retrabendus. Non enim ejus sententiam posui, quam tempore inimicitiarum contra vestrum tenuit, & desendit errorem; sed quam posuit in scriptis suis, liber ab omni studio partium, antequam vestra damnabilia dogmata pullularent.

Auditur ergò, & retinetur Innocentii de Juliano sectatore Pelagii sententia, quia Pelagius Juliani magister Innocentium laudaverat; & nisi laudasset Augustinus, satis innuit à se nec auditum iri nec retentum Innocentii de Juliani doctrina sententiam; quòd consirmatur ex modo quem pater æquissimus insumit, ut Hieronymi de Juliano sententiam retineat. Ego (inquit) sententiam posui, quam liber ab omni studio partium tenuit, non posui sententiam quam tempore inimicitiarum contra vestrum defendit erro-

rem.

Inimicitiarum tempus appellat illud, quo adversùs Pelagium & Cœleftium fcripferat. Non ignoro dici à quibufdam,

exceptioni locum esse cum de personis agitur, sed non esse quando de personarum doctrina tractatur. Hanc distinctionem Augustinus proximè confixit, eáque sponte sua dissilit. Ouæ enim ratio facit ut inimicus de inimici persona non judicet; ea quoque facit, ut inimicus de inimici doctrina judicare non possit : quasi verò ulciscendi cupiditas ,quæ in inimico præsumitur, & partium studia tantum arderent, cum inimici persona judicanda est, sed statim extinguerentur, cùm inimici doctrina judicanda foret. Bardos ac stipites habent homines, quibus hanc infulfitatem perfuaderi posse velint. Præterea, distinctio hæc sicubi valet & admittitur in judicio, quod de rebus fidei ac morum pronuntiatur, non valet, nec admitti debet. Nam statim atque personæ doctrina catholicæ fidei & bonis moribus contraria judicatur, persona in mortis velexilii discrimen adducitur. Facessat igitur hæc distinctio, quam in Theologorum concessum intulit, non quærendæ vel asierendæ veritatis amor, sed ulsciscendæ injuriæ libido. Et certè nescio, an homo verè pius fugientem distinctionem retinere vellet.

#### Notatio Nona.

Fingamus ea quæ Petrus Alliacus ex Seneca retulit in oratione, quam Avenione contra Joannem Montesonum Parisiensis academiæ nomine coram Clemente feptimo instituit, in determinatione Theologica locum habere: In hac (inquit) caufa juxta Seneca sententiam non quis dicit, sed quid dicit; nec quie prosequitur aut petit, sed quam justum sit id quod prosequitur aut petit, inspiciendum est. Non videmus quid ii dixerint, quos tanquam fibi inimicos Arnaldus recufare tentavit. Curandum iis fuit magnopere, ut ulciscendi adversarii suspicionem à se removerent, nec ut removerent aliter fieri potuit, quam si rationes suas sed essicacissimas, sed ad proscribendam Arnaldi doctrinam idoneas literis mandarent. Tunc non qui dicerent, sed quæ dicerent, ab omnibus inspiceretur. Consilio Senecæ non paruerunt. Videmus quidem qui dixerint, sed quæ dixerint non videmus. In his circumstantiis necessariò videnda fuerunt rationum momenta quibus, quæ Arnaldi propositionibus notæ inuruntur, meritò inuri probaretur. Præter generalem probationis istiusmodi necessitatem, quam censoribus inesse, & quam per

per beatum Petrum iis fuisse impositam facultas non femel agnoscit, specialis quædam Arnaldi adverfariis incumbit. Huic autem rei qui resistunt, patrono suo Senecæ resistunt. Quinetiam odii, invidiæ, ultionis suspicionem in se gravissimam residere patientur. Hanc necessitatem impositam fibi fensit unus ex iis magistris, quos Arnaldus recufare voluit. Is est Joannes Nicolaus Dominicani ordinis professor, qui fuum de propositione juris judicium feu censorium suffragium publicavit. Involutus est ac falebrosus commentarius, in quo probra & contumelia passim occupant fedem Theologicarum rationum. Pretiofi nihil è Scripturis & traditione, accersiti nihil habet, quo cenforium fuffragium confirmetur. Aliud est judicare propositionem hæreticam esse, aliud afferre momenta quibus hæretica probetur. Quare fi quis commentarium hunc legat & intelligat, non est enim intellectu facilis, nunquam perfuadebitur affertionem, quæ ab illo hæretica censetur, hæreticam jure censendam esse. Ad me quod artinet, si quem ad cenfuræ odium & contemptum excitare vellem, ei duntaxat confulerem, ut horas aliquot in perlegendo tali commentario collocaret. Propolitionem facti intactam reliquit, ratus fortalle eam non elle dignam, qui inustas ab aliis notas susciperet. No-

### Notatio Decima.

Notatione octavà visum est doctores illos, quorum judicium detrectare voluit Arnaldus distinctionem opposuisse, qua contendebant inimicos de inimicorum doctrina judicare posse, quamvis de persona judicare non possent; sed ii postquam de adversarii doctrina pronuntiarunt, spreta conscientiæ religione de persona pronuntiare funt aufi. Tam immanis & cæca fuit ulcifcendæ injuriæ cupiditas, ut fibi à tali facinore temperare non valuerint, nec Dei nec hominum de se judicium reformidàrint: & tamen certiffimum est, in eo jura omnia divina & humana fubverti. Sed cùm ita subvertuntur, censuram quoque fubverti necesse est.

### Notatio Undecima.

Antonius Arnaldus, ut cenfuræ verba ipfa declarant, abfens damnatur antè, & à
gradu magifterii dejicitur, quàm femel,
iterum, & tertiò, per facultatis actuarium
monitus & advocatus fuerit. Quo in loco
ubi humanitas viget, quo in foro, quo in
fenatu, damnatus fuit unquam, etiam majeftatis

statis reus, quin priùs voce præconis ter accersitus comparere noluerit? Nonne capitalium judiciorum forma hæc præscribitur? Nonne facri canones eum qui damnandus est, ter quoque advocandum esse præcipiunt? Nonne Parisiensis academia, dum alumnos fuos corrigit, fancitas jure civili & eccletiastico monitiones observat? Observat enimvero, & præstat audire quid Petrus Alliacus academiæ orator, ea fuper re Avenione, in confistorio Cardinalium dixerit adversis Montesonum: Seprimum est (inquit) quod postquam universitas & facultas antedicte, quod potuerant & debuerant, quantum in ipsis erat, perfecerant. Posteanuntiaverunt hac reverendo in Christo Dom. Epifc. Parisiensi, judici ordinario in hac parte, & prasentata eidem scedula facultatis pradicta fibi, prout in similibus casiben fiers folitum est, requirendo supplicaverunt, quatenus suger his vellet judicialiter procedere. Octavum est, quod ad hanc instantiam & requestam dictus Parisiensis Episcopus pracepit, & pracipiendo mandavit, ne pradictus frater, qui adhuc Parisiis prasens erat, ab inde recederet, sed ad certam diem tunc assignatam personaliter compareret, responsurus in aula Episcopali, & coram dicto Episcopo, super his qua objicerentur eidem, qui sic judicialiter evocatur per se aut per alium, nullatenus sufficienter comparuit. Ideoque pro prima vice contumacia pænam incurrit. Nonum est, quòd iterumbinà vice interposito debito temporu spatio, dictus frater citatus fuit, nec comparuit, & sic terriò contumax reputatus est, & excommunicatus. Decimum est, quòd licet his attentis idem Episcopus potui set contra cum proferre sententiam, tamen adhuc quartà vice de superabundanti prafato reo aliam diatam assignavit. Censura ergò illa stare non potest, in qua politica leges & ecclesiastici canones violantur.

#### Notatio Duodecima.

Cenfura fic exarata est, ut ab universa facultate Theologiæ processisse videatur: Quibus auditis sacra facultas de re tota per duos menses integros habitis, ferè quotidie apud eandem Sorbonam solennibus comitiis deliberavit, & post accuratam disquisitionem tandem decrevit. Hæc indefinita propositio, Sacra facultas deliberavit, decrevit; æquipollet univerfali. Hoc autem à rei veritate mirum quantum abhorret. Nam inter magistros qui censuræ interfuerunt, septuaginta duo contradixère. Verùm ut id quod res est memoriæ proderetur, scribendum fuit: quibus auditis facultatis pars major deliberavit, decrevit. Non est autem scriptum quod verè scribendum fuit, nè cognosceretur quod necessario cognofci oportuit, censuram nempe factam non
esse concorditer. Hoc enim si semel cognoscitur, auctoritas censuræ in auras evanescit. Quod cum perspicerent qui censuram digesserunt indefinità oratione sunt
usi, ut lectores pià & religiosa caliditate
circumvenirent. Sed cum ab aliis, tum
maximè à Theologis dicenda sunt, cum veritate, quæ veritas ipsa gessit, nec Christiana pietas est, quæ veritate careat. Cum
igitur certo certum est in censura simplicitatem illam eminentissimam, quæ Christianos decet homines, desiderari, rei quoque
bene gestæ auctoritas desideratur.

### Notatio Decima tertia.

Qui censuram assectàrunt, cùm viderent eam non esse decretam concorditer, occupatà facultatis dominatione statuerunt, ut qui vel censuræ restiterant, vel à cætu magistrorum aberant, ii consentirent ac subscriberent. Alioquin malè cum ipsis ageretur. Adscribo verba; Sacra facultas decrevit neminem posthac, aut è doctoribus ad comitia, & alia qualibet jura ad ipsam pertinentia, aut è baccalaureis ad ullos actus Theologicos, sive ad disputandum, sive ad respondendum, aut è Theologia candidatis ad supplicandum,

candum, ut vocant, pro primo cursu, vel de tentativa respondendum admissum iri, nisi antè

buic quoque censure subscripserit.

At in facultate censura nulla unquam ufque adeò provisa & præcauta suit, etiamsi summo omnium consensu ederetur. Lata adversus Lutheri assertiones censura sic præcavetur: Facultas omnibus, tam magistris quàm baccalaureis, & in Theologia studentibus, & suturis inhibet, nè contrarium prastate determinationi docere aut pradicare prasumant, sub pæna privationis & rejectionis

ab eadem facultate.

Hîc facultas non præcipit, ut magistri & baccalaurei censuræ seu determinationi fubscribant, sed tantum ut contrarium minimè doceant aut prædicent; alioquin à facultate resecabuntur. Articuli quos facultas Anno 1542. condidit adversus hærefes illius temporis fic præcaventur: Inhibet Theologorum facultas iis, qui de gremio suo sunt, magistris, baccalaureis, ac cateris gradum Theologicum nunc & imposterum prositeri volentibus, ne quocunque patto supradictis propositionibus contraria aut in concionibus pradicent, aut in lectionibus vel alibi doceant : quin potius ubi se materia & occasio offeret ,eas populo syncere annuntient, & aperte declarent. Porro etiam decrevit, ut propositiones prafatas singuli magistri & baccalaurei chirographi sui appositione confirment, & cum in grege suo lupos

pos, & immorigeros, contentiofósque alere tutum non sit, qui huic decreto parere noluerint, & contrarsas prafatis propositiones docuerint, aut imposterum pradicaverint, è suo consortio

ejiciendos in perpetuum decrevit.

Lata contra impios regum & principum parricidas censura sic præcavetur, jubente cum primis senatu, cujus verba sunt: Deinde ut decretum, quod in ejusdem facultatis comitiis statuetur, omnium doctorum qui comitiis & deliberationi interfuerint, necnon etiam omnium baccalaureorum, qui cursum Theologicum decurrunt, syngraphis mumatur. Quo tum demum super eare cognitore generali regio decernat quod justum & rationi conforme erit.

Et post alia in decreto facultatis, Tertiò statuit ut omnes doctores & baccalaurei Theologia, quo die in statuta & articulos facultatis jurare consueverunt, in hoc similiter decretum jurent, & syngrapha sua appositione obtestentur, se illius veritatem docendo & concionando

diligenter explicaturos.

Hæ funt cautiones maximæ omnium, quas ad confirmationem decretorum fuorum facultas adhibuit: fed illæ, ut apparet, multò funt minores ea, quæ ad confirmationem cenfuræ qua de agimus, adjungitur. Quapropter affequi me non posse fateor, cur duarum propositionum censura, quæ conciliorum universalium definitionibus non innititur, præcaveatur magis quam

quàm relatæ cenfuræ, quæ generalibus conciliis innituntur: in quibus de vita regum agitur, & in quibus docetur quid de rebus hoc tempore circa fidem & religionem Christianam controversis, credi & teneri oporteat. Estne duarum propositionum censura religiosior Parisiensibus articulis omnibus, qui per diversas ætates de fidei dogmatibus conditi fuere? Estne pretiofior & fanctior decreto, quod regum & principum interfectiones percellit? Et certe, fi quis contentionem hanc mutuam vel leviter inspiciat, exhorrescet, fulguritum fe fentiet, & talibus attonitus visis hærebit. Nec poterit ei velit nolit dolus malus in nimia cautione non occurrere. Certa quædam est veritas, tam illustris & perspicua, ut eam nullæ verborum rerúmve præstigiæ inobscurent vel obruant. Cautionis tantæ novitas in re momenti minoris suspicionem fraudis injicit, nec ea machinis ullis aut artibus repelli potest.

## Notatio Decima quarta.

Qui à magistris & baccalaureis subscriptionem exigunt in hoc opere, usque adeò sunt toti, ut eis curæ supersit nihil, quod rebus cæteris adhibeatur. Ego singulas non recenseo. De duabus tantùm mihi sermo est: & primò quidem non curant ut magistri & baccalaurei subscribant decreto. quo regum & principum interfectores damantur, & tranquillitas publica procura-Eóque pacto neque fenatui neque facultati mos geritur. Deinde facere negligunt quod statuta ultimæ reformationis academiæ faciendum præscribunt. Verba funt; Omnes exteri, qui in hac alma civitate Theologia caterisque disciplinis operam dabunt, antequam ad gradum aliquem in academia admittantur, jurent se Gallia legibus victuros, Regi Christianissimo & magistratibus morem gesturos, nihilque contra rempublicam aut magistratum molituros. Hæc autem omnia iis qui infacultate Theologiæ dominantur, funt omnino nihil præ cenfurâ propositionum duarum Arnaldi. Hîc conjiciant & fentiant alii quod voluerint duriffimum; conjiciendi ac fententiendi caufam fortaffis habent æquiffimam: fic ego duntaxat fentio. Probanda non est censura, quæ disciplinæ tam sanctæ, támque necessariæ, oblivionem imò & ruinam secum trahit.

# Notatio Decima quinta.

Propositio prior, quæ facti est, & in fa-Co confistit, damnari neutiquam potest, quod

quod duplici modo probatur. Imprimis, Theologorum nullus unquam negavit Romanum pontificem in quæstione facti errare posse, & sæpiùs errâsse. Et si quis modo negaret novam in Ecclesiam opinionem gratis & fine ratione induceret: Ecclesia ipfa, cui præest pontifex, nonnunquam fallitur in tali quæstione : Igitur & pontifex. Idipfum Alexander tertius afferit de sententia excommunicationis, c. 28. A nobis (inquit) est sape quasitum, utrum si aliquis excommunicatus, in quo indicia fuerint pænitentia manifesta, nec per eum steterit quominus reconciliaretur eccle fiastica unitatiznon suscepto beneficio absolutionis decesserit, pro absoluto ab Ecclesia sit habendus, & utrum protali recipienda sit eleemo syna, & à sidelihus sit orandum.

Et infrà; Nos igitur confultationi tua breviter respondemus, quòd judicium Dei veritati qua non fallit, nec fallitur, semper innititur, judicium autem Ecclesia nonnunquam opinionem sequitur, quam & fallere sapè contingit & falli: propter hoc contingit interdum, ut qui ligatus est apud Deum, apud Ecclesiam sit solutus; & qui liber est apud Deum, Ecclesia sit sententià innoduus.

Alexandrum sequitur Melchior Canus, qui Tridentino concilio intersuit, 1.5. de locis c.5. concl. 4. In moribisanon toti Ecclesia communibus, sed qui ad privatos homines

vel Ecclesia referuntur, errare per ignorantiam Ecclesia potest: non in judicio solum rerum gestarum dico, sed in ipsis etiam privatis praceptis & legibus. Cum quis enim occultè, una uxore habità, alteram ducit publicè; jubet illi Ecclesia, ut priore relietà posteriorem accipiat: qua in re sine dubio fallitur, & id pracipit homini, quod rationi Evangelioque adversum est.

Dominicus Bannez Canum excipit in 2.2.q.1.art.10.dub.6.conc.4. In moribus non toti Ecclesia communibus, sed qui spectant ad personas privatas, possibile est summum pontiscem ex ignorantia errare, aut etiam ex ma-

litia.

Robertus Cardinalis Bellarminus, 1. 4. de Rom. Pont. c. 11. Joannem Turrecrematam secutus ait, Generale concilium, cui Romanus Pontifex per se, vel per suos legatos prasidet, in quastionibus facti errare posse.

Et sic concilium universale sextum errâsse: verba ejus sunt, Quòd si aliquis adhuc non potest adduci, ut credat corruptam ese sextam synodum, accipiat alteram solutionem, qua est Joannis à Turrecremata, l.2. de Eccles. c. 93. qui docet patres sexta synodi damnasse quidem Honorium, sed ex falsa informatione, ac proinde in eo judicio errâsse. Quamvis enim generale concilium legitimum non possit errare, ut neque erravit hoc sextum in dogmatibus sidei desimendis, tamen errare potest in quastionibus de fasto. Itaque tuto dicere possumus, hos patres

tres deceptos ex falsis rumoribus, & non intelle-Elis Honorii epistolis, immeritò cum hareticis

commemor affe Honorium.

Andreas Duvallius part.2. de infallibilitate Romani Pontificis quæst.1. Imprimis, certum ese apud omnes, tam hæreticos quàm catholicos, pontificem ut pontificem, necnon cum concilio generali agentem, in quæstionibus facti particularibus, quæ ex hominum testimoniis & relatione pendent, exrare pose. Sæpè excommunicantur à pontifice, qui sunt prorsus innocentes. Contrà verò, ab eodem absolvuntur, qui non merentur absolvi.

Unde Magister 4. sent. dist. Interdum qui foràs mittitur, intus est; & qui foràs est,

intus videtur retineri.

Can. Nos. Si incompetenter, 2. quæst. 7. Si incompetenter aliquidegimus, & in abditis justa legis tramitem non conservavimus, vestro, ac vestrorum missorum cuncta volumus emendari judicio: quoniam si nos, qui aliena debemus corrigere peccata, pejora committimus, certè non veritatis discipuli, sed quod dolentes dicimus, erimus pra cateris erroris magistri.

Hæc apud Gratianum Leo quartus: probationem rei hujus fuggerit Alexander, cùm dicit judicium Ecclesiæ nonnunquam opinionem sequi. Nam cùm opinio ex incertis hominum testimoniis pendeat, judicii certi, & quod fallatur nunquam, sun-

G 3 damentum

damentum esse non potest. Deinde confirmatur argumento, quod à majori ad minus ducitur. Romanus Pontisex in quæstionibus de jure errare potest: igitur & in quæstionibus de fa&o. Assumptum probatur ex professione fidei publica, quam Diaconus vel Presbyter in Romanum Pontiscem electus olim emittebat: Verba sunt, In nomine Domini Dei Salvatoris nostri Jesu Christi, & c. Ind. & c. mens. & c. die Ego misericordia Dei Presbyter electus, suturus que per Dei gratiam humilis Apossolica sedis antistes, tibi prositeor beate Petre

Apostolorum princeps.

Et post alia, Inter hec reverenda univerfalio quinque concilia, etiam, sextum concilium universale centum septuaginta quinque venerabilium prasulum pradicamus, quod favente Deo, & votum pia memoria magni principis nostri Domini Constantini, clementer implente in urbe regia, eo prasidente, celebratum est; eni Apostolica recordationis Agatho Papa per legatos suos & responsales prafuit. Cujus venerabilem tomum celeriter assequentes, eos qui novo & heretico dogmate immaculatam Dei Ecclesiam polluere nitebantur, & errasse manifestius probarunt, & cum sui erroris auctoribus atque fautoribus, perpetuo anathemate damnaverunt, recte ac veraciter statuentes; sicut duas unius Domini nostri Jesu Christi naturas, id est, Deitatem & Humanitatem: cujus duas

nativitates esse agnoscimus, de patre videlicet ex aterno; de matre, de qua & initium humanitas ejus accepit ex tempore: duas quoque substantias unius ejusdémque persona confitemur, juxta subsistentias unitas, ex quibus & in quibus idem Dominus noster Jesus Christus Filius Dei & annuntiatur & creditur, quia totus Deus totus factus est homo, & in suis integer manens, etiam in nostris perfectus. Apparuit absque solo peccato, qui in se salvare totum hominem venerat. Ita quoque & duas naturales habere voluntates, duasa; naturales operationes, secundum sanctorum patrum doctrinam, decreverunt. Auctores verò novi heretici dogmatis, Sergium, Pyrrum, Paulum, & Petrum, Constantinopolitanos, una cum Honorio, qui pravis corum affertionibus fomentum impendit, pariterg; & Theodorum Pharanitanum, & Cyrunz Alexandrinum, cum corum imitatoribus, &c.

Hæc ex Romanorum Pontificum libro qui Diurnus appellatur, & quem Yvo Carnotenfis laudat ep. 60. Sic Oftienfis Epifcopus, Romani Epifcopi confervator, & clerus univerfus perfuafum habuerunt, Honorium in quæftione juris & fcientiæ lapfum effe, cui propeterea ficut & Sergio ali-

isque anathema dicitur.

Deinde probatur auctoritate Clementis quinti, revocantis conftitutionem, quà Bonifacius octavus definierat regem ab Romano Pontifice judicari ac deponi posse. Idque fide divinà credendum esse. Porro (inquit) subesse Romano Pontifici omni humane creature declaramus, dicimus, desinimus, & pronuntiamus, omnino esse de necessitate satutis.

Hanc ergò constitutionem Clemens sic revocat, de privilegiis, c.2. Meruit chariffimi filii nostri Philippi, regis Francorum illustris, syncera affectionis ad nos, & Ecclesian Romanam integritas, & progenitorum suorum praclara merita meruerunt. Meruit insuper regnicolarum puritas, ac devotionis synceritas, ut tam regem quam regunm favore benevolo prosequamur. Hinc est, quod nos regi & regno, per definitionem & declarationem bons memoria Bonifacii Papa octavi, pradecessoris nostri, que incipit Unam sanctam, nullum volumus vel intendimus prajudicium generari, nec quod per illam rex, regnum, & regnicola pralibati amplius Ecclesia sint subjecti Romana, quam antea existebant; sed omnia intelligantur in codem effe statu, quo erant ante desinitionem prafatam, tam quantum ad Ecclesiam, quam etiam ad regem, regnum, & regnicolas superius nominatos.

Sic quicquid Bonifacius per fuam conftitutionem necessariò credendum esse cenfait, id Clemens non esse necessariò credendum decrevit. Quicquid Anno Christi 1302. de necessitate falutis credendum definierat Bonifacius; id totum Anno

1305. Clemens pro non definito habere voluit. Quoniam verò Tertullianus feribit, regulam fidei esse immobilem & irreformabilem, & Leo Papa dicit fidem ex nulla fui parte mutabilem esse; colligitur omnino vel Bonifacium vel Clementem errâfle, cùm unus rem fide divina credendum fixerit, alter eandem refixerit.

Hadrianus fextus in quartum de facramento confirmationis, Ad Secundum (inquit) principale de facto Gregorii dico primò, quod si per Romanam Ecclesiam intelligatur caput ejus, puta pontifex, certum est quod possit errare, etiam in iis que tangunt fidem, harefin per suam determinationem aut decretalem asserendo: plures enim fuerunt Romani Pontifices haretici.

Et quibusdam interpositis, Non tamen dico Gregorium hic errasse, sed evacuare intendo impossibilitatem errandi, quam alii asserunt.

Albertus Magnus in quartum dift. 12. art.7. Item dicitur, quod hac questio devoluta est ad sedem Apostolicam, & ibi judicatum quod Spelta effet species bordei : de bordeo autem consici non potest, ergò nec de Spelta.

Et post alia, Spelta genus frumenti est, & non species grani, & habet sub se triticum & Speltam. Unde Spelta frumemum est, & de ipfa potest confici corpus Domini, sient de tri-

tico.

Et post alia, Ad aliud dicendum, quod non puto curiam ita determinasse, & si ita determinavit, hoc fuit ex ignorantia materia gravi Spelta. Sic docet Albertus, curiam Romanam, seu quod idem est Alberto, sedem Apostolicam, errasse in ea quastione, qua juris & scientia dicenda est.

Academia Parisiensis, in tractatu quem adversus Joann. Montesonum conscripsit, in responsione ad objectionem tertiam: In causassidei à summo pontisce appellari potest ad concilium generale, sicut patet 19 dist. cap. Anastassiu. E manifestum est quòd ad insum per-

tinet concilium in causis sidei desinire.

Joannes Gerso, qui tunc vixit, in opufculo Utrum liceat in causis sidei à pontifice
provocare, hæc docet conclusione quartà:
In causis sidei nulla determinatio judicialis Episcopi, imò nec Papa solius pracisè, ut est Episcopi vel Papa, ligat sideles ad credendum quòd
ita sit de veritate sidei, sicut pratendit sua declaratio; quoniam tam Papa quam Episcopus
deviabiles sunt à side: obligat tamen subditos
sub pæna excommunicationis talis determinatio, quòd non dogmatizent oppositum tali determinationi, nisi appareat manifesta ratio repugnandi, vel per sacram Scripturam, vel per revelationem, vel per Ecclesia seu generalis concilii determinationem.

Deinde in tractatu de examinatione doctrinarum, consid. I. Examinator authenti-

eus & finalis judex doctrinarum fidem tangentium est generale concilium. Deducitur hac consideratio primitus auctoritate concilii Constantiensis, cui forte par in duratione nullum fuit. Forma decreti satis babetur, & posita est in tractatu de potestate ecclesiastica. & in opusculo An liceat appellare à Papa. Oportuit igitur in Ecclesia relinguere regulam infallibilem pro fide servanda, & dubiis emergentibus examinandis, non autem reperitur in terris alteratalis infallibilis regula, nifi generale concilium legitime congregatum. Nam qualibet persona singularis de Ecclesia cujuscunque dionitatis, etiam Papalis, circumdata est infirmitate, & deviabilis est, & fallere & falli poteft.

Joannes Celaia Parisiensis Theologus, in quartum sent. dist. 25. q.5. cujus sit edere symbolum Papæ an concilii. Pro hujus (inquit) quastionis enodatione est advertendum, quòd mirabilis est controversia inter dostores eatholicos, virca istam dissicultatem, veluti de surcrioritate Papæ ad concilium. Nam Joannes de Gersono, & Galli dostores, & multi Alemannorum tenent, quòd ad universale concilium pertinet edere symbolum, & determinare ea qua sidei catholica sunt, & non ad Pa-

pam.

Annus circumagebatur 1525. cum in facultate Theologiæ ad 3. Idus Maias defenfa ell thesis, in quasic habetur: Concilium generale praferendum est Papa in materia fidei, quia concilium universale in materia fidei similiter & morum: nam idem est de utroque judicium, est indeviabile. Papa autem est

deviabilis sententialiter judicando.

Senonense concilium decreto tertio fidei. ubi agitur de indubitato controversiarum religionis judice: Proinde cum certa sit & infallibilis Ecclesia regula, nec aliquando infallibilitatis pratextu tandem eludi queat, ea profecto sacris generalibus conciliis auctoritas derogari non potest, qua proxime universalem reprasentant Ecclesiam. His enim conciliis si ea decernendi, que ad synceritatem fidei, & extirpationem harefusm, Ecclesia reformationem, & morum integritatem pertinent, potestas adimatur; nihil certum, nihil stabile futurum est; nihil denique quo hareticus ab orthodoxo possit internosci. Nec erat quo veterum hareticorum retunderentur insultus, nisi Ecclesiastici proceres Apostolorum exemplo concilia celebraffent.

Quibus verbis apertè supponitur, Romanum Episcopum nec esse nec suisse unquam talem creditum, qui sine ullo erroris periculo decreta sidei fanciret. Id præterea discimus ex Clitoveo, qui Senonensi concilio adfuit, & qui concilii rationes in unum corpus compegit, vocavitque Compendium veritatum ad sidem pertinentium. Verba sunt è capite tertio; Rursùs,

si

fi fust ollatur conciliorum generalium auctoritat, nonne omnia in Ecclesiu Dei erunt ambigua, suspensa, & incerta? Nonne protinus ab inferis revocabuntur hareses pestifera, jam olim per severam conciliorum censuram damnata?

Et post alia, Ad hec necese est ipsam Ecclesiam catholicam, quoniam in side & moribus aberrare nequit, habere regulam aliquam certam, & determinatam, atque infallibilem, per quam in sus dubiis circa materiam fidei & morum incidentibus dirigi debeat, rectoque duci tramite, ne in devia errorum decumbat, aut in obliquum deflectatur. Nempe si nullam haberet ipsa Ecclesia regulam sensibilem, & mensuram quandam tanquam amussim directricem, cum ipsa visibilis sit, & sensui humano pervia, facilè posset ob hujus regulæ defectum prolabi in errores, & protrahi ad diverticula pravorum dogmatum & morum. Atqui talis regula totius Ecclesia directiva, non est judicium summi pontificis, cum ipse nequaquam in Dei gratia confirmatus sit, & falli possit, & in errorem prolabi. Tantò minus hujusmodi regula est judicium alterius persona, sive publicam gerat administrationem, sive privatam agat vitam, cum unaquaque earum etiam sit errori obnoxia.

Joannes Bagotius è Societate Jesu Theologus, Institutionum Theologicarum de vera religione 1.4. disp.3.c.1. sect.1. Quicquid sit (inquit) quantum ego possum colligere,

Romanus Episcopus, quoties de negotio fidei. aut aliis ad Ecclesiam spectantibus tractat, consilium habet, & saltem clerum Romanum, ex Episcopis sua provincia, Presbyteris, & Diaconis cardinalibus compositum, in synodo congregatum audit, nec unquam de fide quicquam definit, nisi in concilio. Nec vero aliter videretur prudenter agere, & consequenter legitime ac infallibiliter. Deus enim, ut superius insinuavi, agens de potentia ordinata, & concursum suum ordinarium prestans, requirit causarum secundarum cooperationem, & in tantum infallibilitatem dat summo pontifici. in quantum hunc non nihil agentem aut dormientem illuminat, sed humano etiam modo, & secundum naturalem rationem agentem ipse dirigit. Pontifex igitur debet agere prudenter, & omnem diligentiam pro veritate fidei indaganda inveniendaque adhibere. Et cum Deus non faciat jam pro fidei doctrina novas revelationes, nec novos Prophetas aut Evangelistas suscitet; in tantum dat scientiam veritatis Ecclesia, in quantum summum pontificem adjuvat, ut ex fidei articulis jam traditis & notis conclusiones inserat per ratiocinationem. Debet ergo pontifex ratiocinari, & prudenter agere, quod ut faciat debet peritos & doctos con-Sulere, & iis auditis cum suo concilio judicare, & definire quid sentiendum sit. Sed de boc postea magis in particulari agam. Nunc tantum habeo duo dicere: Primo quidem, sum-21/11/72

mum pontificem quastionem de doltrina sidei semper cum concilio aut provinciali aut univer-salitraltare. Secundò, in controversiis facilioribus provincialia, seu particularia concilia sufficere; in gravioribus verò nonnullis quastionibus necesse est audire generalia conostia, it aut siue illis illas controversias cum summa auctoritate non dirimat.

Ex Sectione fecunda, cujus titulus est, Quòd sine aliqua synodo Papa questiones sidei non tradet, probatur. Primum autem dictum probousu & praxi continua summorum pontisicum & Ecclesie, in qua nibil gravius & difficilius Episcopi aut Metropolitani, nisi prius audito concilio, multa cum deliberatione decernere aut statuere, majorésque causas tractare solent. Illustris locus est apud sanctum Cyprianum,1.3. ep.19. quâ ad clerum Carthaginensem suum scribens, de admittendis confessorum literis commendatitiis pro reconciliatione lapforum, sic loquitur; Quares cum omnium nostrum confilium & sententiam spectet, prajudicare ego, & solus mihi rem communem vindicare non audeo. Scio Cardinalem Bellarminum, l. 1. de Rom. Pont. c.8. existimare San-Etum Cyprianum non jure ipso, aut ex rei natura, sed sua sponte se adstrinxisse, ad nibil ejusmodi sine consilio statuendum. Sed dubito an id probari possit, cum id nullo modo significet sanctus Cyprianus, & aliud innuant verba illius: rem videlicet ipsam spectare sententiam omnium, utpote que communis est. Ad idem facit quod Hieronymus ad caput primum epistola ad Titum ait, Sicut Presbyteri sciunt se ex Ecclesia consuetudine, ei qui sibi prapositus fuerit esse subjectos; ita Episcopi noverint se magis consuetudine, quàm dispositionis Dominica veritate Presbyteris esse majores, & in commune debere Eclesiam regere: imitantes Mosem, qui cùm haberet in potestate solus praesse populo Israel, septuaginta elegit, cum quibus populum judicaret.

Ét post alia, Sed his alissque breviter perstrictis, quòd in Ecclessa mos iste & usus semper viguerit, ut ipse quoque Romanus Pontisex nihil sine Episcoporum aut Ecclessa succonsilio, in negotiis Ecclessa majoribus, & nominatim de sidei doctrina desiniret, docet suprà citatus

Irenaus.

Sectione tertià, cujus titulus est, Eadem necessitas synodi probatur ex quinta synodo. Praterea hunc morem & verò necessitatem synodorum pro controversiis fidei dirimendis, quinta synodus profert cum collat. octava ait, decere sacerdotes communibus quastionibus finem communem imponere, & id probat exemplo Apostolorum. Licèt (inquit) Spiritis Sancti gratia circa singulos Apostolos abundaret, ut non indigerent alieno consilio ad ea qua agenda erant, non tamen aliter voluerunt de ea quod monebatur, si oportet gentes circumcidi, desinire, priusquam communiter congrega-

ti divinarum scripturarum testimoniis, unusquisque dicta sua confirmaverunt. Unde communiter de eo sententiam protulerunt ad gentes scribentes, visum est Spiritui Sancto, co nobis, &c. Sed & fancti patres, qui per tempora in sanctis quatuor conciliis convenerunt, antiquis exemplis utentes communiter de exortis haresibus, & quastionibus disposuerunt certo constituto, quod in communibus disceptationibus cum proponuntur, quo ex utraque parte discutienda sunt, veritatis lumen tenebras expellit mendacii. Nec enim potest in communibus de fide disceptationibus aliter veritas manifestari, cum unusquisque proximi adjutorio indiget: sicut in Proverbis dicit Salomon, Frater fratri adjutorium prastans exaltabitur sicut civitas munita.

Et post alia, Ad idem probandum synodus illa quinta prosert, quod ait Christus Matthei decimo octavo, ubi postquam dixit, Si Ecclesiam non audierit, sit tibi sicnt ethnicus, & c. Quodcunque alligaveritis super terram, & c. subjungit, Iterum dico vobis, Quia si duo exvobis consenserint super terram, de omni re quamcunque petierint, siet illis à patre meo qui in cœlis est. Ubi enim sunt duo vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum. Quo in loco observo, has promissiones esse inter se connexas, nimirum de adjuvandis rectoribus Ecclesiarum in solvendis & ligandis Christianis, quod per desinitiones doctrina sidei, & ex-

communicationes hareticorum sit, cum congregati suerint legitime sin nomine Christi, i.e. imperio si auttoritate ejus dem vicarii, tuncque Ecclesiam audiendam, quia scilicet infallibilis est, sic tamen ut nemo hanc in Ecclesia infallibilitatem nisi cum concilio, si ubi plures suerunt congregati, ut asserti quinta synodus, cum ait non pose aliter manifestari sidei veritatem. Et verò ex ejus dictis ratio satis manifesta colligitur, quia scilicet disceptari debet si discuti proposita sidei quessio. Ab uno autem solo non sit disceptatio, nec nisi inter multos disceptatur si consultatur, maximè cum sint consulenda Scriptura, traditiones que Ecclesia, quas non unus homo, sed plures certò nosse

tradere solent.

Et post alia, Ex quibus omnibus concludo summum pontificem, ut definiat aliquid infallibiliter, concilium aliquod seu synodum audire oportere,nec male dici tune ex sancti Petri cathedraeum loqui, seu pronuntiare sententiam, cum audito concilio pronuntiat. Hac ille, que cum cateris sic à provinciali, & doctoribus societatis approbantur. Ego Joannes Fillaus, prapositus provincialis societatis Jesu in provincia Francia, potestate ad id mihi facta ab admodum R. P. N. Mutio Vitellesco, praposito generals ejusdem societatis, facultatem concedo, ut apologeticus fidei à patre Joanne Bagot compositus, & ejus dem nostra societatis doctorum hominum judicio approbatus typis mande-Hatur.

Hacterus pauca de multis, quæ in eam rem referri & congeri potuerunt. Sed ista dum magis magisque considero, mihi velim nolim occurrunt duo quæ pronuntiem. Imprimis Arnaldi propolitio, quæ ad facti conditionem attinet, difficultatis nihil habet, receptæ auctoritatis est, verissima ac certissima, ac proinde notam scholæ nullam meretur. Deinde censura propositionis hujus planè digna est, quæ lege talionis puniatur. Et certè nemo ea super re mecum contendet, dum noverit quo modo apud Theologos propositio temeraria, scandalosa, & injuriosa desormetur.

## Notatio Decima sexta.

Propositionis temerariæ nota in assertionem quæ facti est, & in facto versatur, nec quadrat, nec quadrare potest. Sic autem Theologi propositionem temerariam definiunt: Joannes Turrecremata, qui ex sacri palatii magistro Cardinalis sactus est in libro de pontificis & generalis concilii potestate; Temeraria (inquit) definitio sen propositio est, qua nec anstoritate nec ratione resta probari potest.

Petrus Garsias ex Parisiensi Theologo Ussellensis Episcopus, in magistralibus suis determinationibus quas edidit Romæ, & Innocentio octavo, dicavit: Temeraria propositio est propositio asserna aliquid tanquam certum, quod non potest essecci ratione probari, vel auctoritate: sicut propositio asserna quod mundus sinietur intra centum annos; hac autem propositio, licet poset esse vera, hoc tamen asserna tanquam certum dicitur temerarius, & propositio temeraria, quia ad hoc nec auctoritas nec ratio essicax habetur.

Melchior Canus 1.12, de locis c. 11. Propositio temeraria duobus itidem modis usurpari Solet, & communiter & proprie. Communiter, ut omnis propositio à side aversa temeraria quoque appelletur, etiamsi haresis manifesta sit. Et quid enim inconsideratissimà ac dementissimâ temeritate plenius, quam Christi Ecclesiam contradicere? Propriè autemea vox usurpatur, cum affeveratio ut temeraria notari potest, ut haretica, vel erronea, vel sapiens haresim, non potest. In quem sensum post istos propositionum gradus postremum locum propositio temeraria tenet. Temeritas porro non uno & simplici modo intelligitur. Temerè enim ea quandoque sieri dicimus, qua non consilio sed fortuito geruntur. Quomodo ea temeraria funt, que turbulenter & inconsiderate effutita funt. In boe verò significatu temeritas, qua nullo delectu aut discrimine ducitur ad judicandum, sapientia contraria est; in qua non casus & fortuna, sed ratio & consilium valet.

Qui ergò nullà aut ratione aut auctoritate impulsus res ipsas affirmat, sed temere scribis & dictitat, vel quod in buccam venit, jure is tanquam stultus & temerarius reprehenditur. Nam quamvis vera aliquando dicar, sed ut vera dicat, tamen non id consilium & ratio, sed fors & casus efficit. Qualia sunt nommila, que viri quidam pii in vita rebusque gestis Christi Domini magis comminiscuntur, quanz contemplantur. Que etiam scribunt, non tam vere & prudenter, quam devote & ferventer. Quorum est interdum cœca, & temeraria quidem, & in affentiendo credulitas, & in afferendo facilitas. Sed temeritas hac tamen non est ejusmodi, ut à fidei judicibus coerceri debeat, qui graviorem errorum censuram assumere suo jure possiunt, levioris hujus vel imprudentia vel fultitie non posunt. Fidei guippe cognitio illis mandata eft, non prudentia, ejus pracipue qua viros pios save destituit. Videmus autem illius modi seu meditationes seu contemplationes, licet inconsiderate atque imprudenter, fine ratione & gravi tellimono edicascum pietate fere, atque adeò cum finctitate effe conjunctus. Non decet igitur ut simplicitas columbina severissim; iriounalis judicio vexetur, quantumvis illa sit ine dia & imprudens. Dicitur rurfum & id temere Geri, quod infolenter nimium & audacter feritur. Quo modo omnibus in rebus affeveranas temeritus pronuntiandique and cia turpis est quidem, 11 3 fed

fed in his que ad Ecclesia doctrinam attinent, est periculosa vel maxime. Habet enim conremptionem superbam ecclesiastica regula; quam contemptionem, nisi fidei judices coerceant & comprimant, dici non potest quantum discriminis omnis Ecclesia doctrina sit habitura. Qua igitur non inconsult à oratione modò, sed ut verbu utar gravioribus, confidenti audacia, insolentia proterva, exultatione impudenti, ja-Etatione superba, non contra fidem dico, sed contra ecclesiastica modestia regulam aseruntur, ea Theologi in prasentia temeraria censent, at que inter errorum gradus constituunt & locant. Qui quoniam hare sum appendices sunt, à fidei judicibus sunt animadvertendi. Ut Beatam Virginem non effe in colos cum corpore assumptam, quod licet fidei minime adversum sit, sed quia communi Ecclesia consensioni repugnat, petulanti temeritare diceretur. Ita in Baptismo non infundi parvulis informantem gratiam & virtutes, cum concilium Viennense univerfale contrariam opinionem duxerit eligendam.

Dominicus Bannes in 2. 2. q. 11. art.2. Et rursus alius gradus propositionis temerarie est quidem, si significationem nominis temerarii consideremus, omnis propositio heretica & erronea est sais temeraria; sed tamen accipitur specialiter propositio temeraria, quando aliquis afferit quidpiam contra communem opinionem Ecclesia, aut Theologorum, sine magna auttoritate in materia gravi. Ita fi quis afferat Beatam Virginem non effe assumptam cum corpore in cœlum. Item quòd in Baptismo parvulis non infunditur gratia habitualis, & virtutes Theologica. Nam opposita sententia approbatur in concilio Viennensi tanquam probabilior, & dictis sanctorum magis consentanea.

Joannes Bagotius Institutionum Theologic de vera religione l. 4. disp. 5.c. 4. Temeraria in side est, que nullo auctore side digno, nulla ratione probabili nititur, & aliquatenus spectat ad sidem, aut Ecclesia dostrinam. Ita temeraria videri potest ea, que sanctos plerosque sine peccato originali conceptos ait, nam licèt non videatur esse de side, omnes qui nascuntur in peccato conceptos esse, etiamsi Beatam Virginem exceperis, multis tamen hoc privilegium velle concedere, videtur temerarium. Ita videntur esse temeraria, que plerosque sanctos Apostolis in gratia pares faciunt.

Hæcest propositionis temerariæ definitio, in qua Theologi omnes consentiunt. Sed cum illa non respiciat rem quæ sacti, sed quæ juris est, in Arnaldi propositionem convenire nequit. Qui propositionis temerariæ notam ad contrarium prudentiæ vitium detorqueret, tergiversaretur, philophum ageret, non theologum, qui theologicè non philosophicè loqui debet. Appositè omnino & sapienter Augustinus 1.10. de Civitate Dei, cap. 23. Liberis verbis loquintur

quuntur philosophi, nec in rebus ad intelligendum difficilimis offensionem religiosarum aurium pertimescunt. Nobis autem ad certam regulam loqui fas est, ne verborum licentia, ciiam de rebus qua his signsicantur, impiam

gignat opinionem.

Malum iftud Canus cum perspiceret, ei vir sagacissimus occurrit, & perversis tergiversantium hominum moribus aditum omnem interclusit. Quocirca notæ hujus ad propositionem applicatio insolens, & inepta elt, nec defendi potest, nisi ab iis qui facerent, quod certi quidam mercatores facere solent: hi enim violatà side publicà privatas mensuras & pondera sibi comparant, quibus merces suas examinent & divendant. Nos verò, quibus non licet esse tam vasris & subtilibus mensuras alias non habemus, aut pondera, nisi quæ communis usus & scholæ auctoritas certissima comprobarunt.

## Notatio Decima septima.

De propositione injuriosa funt duo, quæ observanda esse censemus: Et primo quidem Constantiense concilium in damnandis hæreticorum assertionibus notam illam non adhibuit, etiamsi adhibere potuerit. Sunt enim recentiores, qui in injuriosæ propositionis

positionis exemplum adfumunt unam vel alteram è Wiclesi assertionibus, quas memoratum concilium proferipfit. Canus, Bannes, & quidam alii, universalem synodum imitati, propositionem injuriosam inter configendarum propositionum gradus minime collocarunt, Neque verò id à concilii patribus & aliis Theologis temerè & fine confilio factum est. Hæc enim nota fori potitis nota est quam scholæ, cuius partes non funt ut illatam per famofos libellos iniuriam refartiat, aut refarciri decernat. In doctrinæ non criminum judicio sitam esse potestatem suam crediderunt. Quare tam potuit nota hæc injuriofa propolitionis in censura non legi, quam in Constantienti concilio non legitur. Deinde in auditorio magistrorum, qui forum & jurisdictionem sibi quærunt, injuriosa propositio sic definitur: Ea est que alieni aut statui aut persone injuriam facit, & alteram ladit, qualis est illa Wicleft, conferens cleemosynam fratribus est excommunicatus ex fa-Eto, religiosi viventes in religionibus privatis non sunt de religione Christiana. Augustinus benedictus & Bernardus dammati funt, nifi pænituerint de hoc ipso, quod habuerint possessiones.

Hæc apud Bagotium loco jam citato, cui ex antiquis Garlias unus præluxerat: Injuriofa (inquit) profositio est, que detrabit sta-

tui alicui fidelium, aut alicui notabili perfone, ut fi quis affereret quòd ftatus mendicantium, vel dominorum Cardinalium est damnabilis &

scandalosus.

Sic autem definita injuriofa propofitio non pertinet ad Arnaldi propositionem, quippe quæ debitum Innocentio decimo, & nonnullis Galliæ Episcopis, honorem nullum auferat. Cur vero nullus auferatur, decima quinta docet Notatio. Confentiunt omnes, statum & dignitatem corum non exigere, ut in facti quæstionibus non fallantur. Nam si nulla sextæ synodo sieri credatur injuria, cum Cardinales duo, Turrecremata & Bellarminus, dicunt ab ea Honorium Papam ex falsis rumoribus, & non intellectis illius epistolis, damnatum tuisse, cur non falvo & incolumi statu Innocentii decimi, & nonnullorum Galliæ antistitum diceretur, id quod de iis Arnaldus mode-Rissimè dicit? Quid quæso te in pari caufa fieret iis injuria, qui univerfalem non repræsentant Ecclesiam, sed non fieret iis qui universalem repræsentant Ecclesiam? Ad me quod attinet, ego spondeo, & in me recipio nullam ulli propolitioni notam inuri polle que sit injustior.

#### Notatio Decima octava.

Nunc veniendum est ad scandalosam propositionem, quam Theologi hoc modo describunt. Garlias in magistralibus suis determinationibus, Propositio scandalosa est, qua cum modificatione adjuncta est vera, per se tamen & absolute prolata, videtur savere propositionibus bareticalibus bareticorum, ut sunt propositiones, Crux Christi non est adoranda adoratione latria, Christus est creatura.

Canus 1. 12. de locis c. 10. Propositio scandalosa duobus similiter modis appellari solet : Prius usurpatione communi qua omnis oratio, que occasionem ruine prastet, quamvis heretica aperte sit, scandalosa dicitur. Quo sensu concilium Constantiense Seff. 15. illum propositionem, Quilibet tyrannus potest licite à quocunque subdito occidi, tanquam hereticam o scandalosam condemnavit. At verò posterius scandalosa illa proprie vocatur oratio, in qua scandalum noteri potest, heresis non potest. Non enim hic scandalum more vulgi usurpamus, pro eo quod aures offendit, quodve populus fidelis horret. Sed pro co quod infirmis cau-Jam ruine prastat, & quod ante sidelium redes positum, cos facit in illud incurrere, irruere, offendere; ut funt ifea propositiones, Dames

eleemosynam fratribus mendicantibus sunt excommunicati. Confirmatio juvenum, clericorum ordinatio, locorum confecratio, refervantur Episcopis propter cupiditatem lucri temporalis & bonoris.

Bannes loco jam citato, Dicitur speciali modo scandalosa propositio illa, que affert caufam foundali circa aliquam doctrinam, & veritatem sidei. Ut si quis in publica concione enumeraret aliqua incommoda que seguuntur ex confessione propter malitiam hominum, ex quibus verbis necesse est ut mult; ex vulgo scandalizentur, & refugiant à sacramento confessionis, atque nolint filias suas & uxores frequenter consiteri; & tandem hac via pervenietur, ut negetur & irrideatur sacramentum confessi-07115.

Bagotius ibidem, Scandalofa propositio est, que dostos fideles potest in errorem fidei induce-Ejusmodi ni fallor est illa Wiclest, Fatuum est credere indulgentiis Papa & Episcoporum. Si enim per cam non intelligeret negare Papa potestatem concedendi indulgentias, sed tantum vellet significare forte eas, que conceduntur in circumstantiis non ese validas; is tamen ut minimism scandalizaret fideles, & effet eis occasio ut crederent indulgentias nihili faciendas effe.

Hic oratione longâ non est opus, ut demenitretur propolitionem scandalosam, quæ definita eft cum Arnaldi verbis non

congruere. Alioqui scandalose propositionis arguerentur, quicunque scribunt nedum pontifices, sed concilia ipia generalia in facti quæstionibus errare posle, & nonnunquam erralle. Præterea, fignificandum eslet quænam tum demum veritas & doctrina fidei, ex occasione propositionis quam Arnaldus protulit, læderecur. Sed continuò præcavendum quoque effet, nè talis veritatis, & doctrinæ ngnificatio in auctores fuos, & in alia non diffimilia fcholæ placita transferretur. Quælo te, Num Romana quondam Ecclefia caufam offenfionis alicui verè dederit, cum in professione fidei fuæ Honorium Papam Monochelitis aggregavit, eique anathema dixit? Onæfote, Num Clemens quintus, revocatá Bonifacii octavi constitutione, causam offenfionis alicui verè dederit, scribens velle se evacuare opinionem eorum qui tradunt, Romanum Pontificem dum fententialiter. id est, ex cathedra pronuntiat, errare non posle? Quæso te, Num Paritiensis academia causam offensionis alicui verè dederit, cùm in tractatu adversus Montefonum edito, præ se fert in rebus fidei à Pontifice Romano ad generale concilium provocari polle? Quæso te, Num doctor ille Christianissimus causam offensionis alicui verè dederit, cùm opusculum quoddam suum infcripfit, Utrum in caufis fidei liceat à Pontifice

tifice ad concilium appellare? Quæso tes Num doctor ille Christianissimus causam offensionis alicui verè dederit, cùm appellare licitum esle confirmat? Quæso te, Num apud Celaiam Galli & Germani doctores caufam offensionis alicui vere dederint, cum edere symbolum Papæ non esfe, sed universalis concilii pugnacissimè contendunt? Quæso te, Num celeberrimum illud Senonense concilium causam offensionis alicui verè dederint, cum non errandi privilegium non Romano Pontifici, fed folis univerfalibus conciliis transcribit? Quæso te, Num Joannes Bagotius causam offensionis alicui verè dederit, cum Romano Pontifici feorfum à conciliis infallibilitatem denegat? Quæso te, Num Joannes Fillæus provincialis, cæteríque doctores Jesuitæ, causam offensionis alicui verè dederint, cùm librum Joannis Bagotii fuis calculis approbarunt? Aliud est igitur scandalum fingere, cùm scandali solidam atque expressam effigiem nullam inspicimus, aliud datum verè scandalum rationibus optimis comprobare.

#### Notatio Decima nona.

Cenfores dicunt Arnaldum prabere occafionem renovanda ex integro post damnationem Tan-

Jansenii doitrina. At ego præ me sero, id egregiè fecisse censores, & cum primis cos propositiones Arnaldi duas, & propositiones Jansenii quinque, quanta licet fide excerpferunt. Hic non retexo quid in exhibenda propositione, quam facti nominant, prætermiserint. Quicquid id est, Notationis primæ argumentum fuit. Übi meridiana luce clariùs oftendi nihil omnino perfici posse, ad renovandam Jansenii do-Arinam, utilius quam quod illi perfecerunt. Intactos reliquerunt versus è pag. 140. quatuor aut quinque, quibus pontifex fummæ in examinanda configendaram propolitionum veritate negligentiæ acculatur, & filentio cenforum reus peragitur. An autem liber & immunis fit ab errore pontifex, qui ad inquisitionem rei quam Arnaldus indicat, curam & studium non adhibuit, Joannes Bagotius aperte demonstrat. Qui verò Jansenii propositiones excerpsit, vel suo adornavit modo, renovandi post damnationem Jansenii doctrinæ occasionem præbuit amplissimam. Is ett magister Nicolaus Cornetus. Res igitur fic fe habet: Anno Christi 1651. in Gallia, & cum primis Lutetiæ à quibusdam disputatum est, quo sensu propositiones Jansenii damnatæ fuerant. Ab aliis negatum est, has propositiones ut jacent, vel ut excerptæ funt in Jansenii libris extare, legique polle.

posse. Hæc posterior contentio, quæ prioris fundamentum erat, facilè dirimi potuit, si Cornetus acceptis Jansenii libris paginas oftendiffet fingulas, in quibus propositiones excerptæ legerentur, vel quod proprià manu confecerat exemplar, liberaliter communicasset. Sed quæ fuit illius humanitas, & conciliandæ pacis amor, neutrum est executus. Antistites, qui in comitatu principis erant, super utroque negotio congregantur. Selectis quibufdam inquisitio propositionum committitur. Hi unum in locum ferè quotidie conveniunt, & demandatæ provinciæ incumbunt. Jansenii libros sat grandes replicant, paginas evolvunt fingulas, ut invenire possent, quod ab aliis inveniri non posse di-Etum fuerat. In hunc laborem infumunt menfem Martium. Nec interea dum felectis Episcopis obtulit sese Cornetus, ut eos onere tanto levaret, vel indicatis paginis in quibus propositiones haberentur, vel porrecto excerptarum propositionum exemplari, quod ipse descripserat. Sic menfem unum mififlet in unius horæ compendium, adeóque misertus esset antistitum, qui in perlegendo tam ingentivolumine defudabant. Cornetus Luteriæ continebat fe domi, publico carebat, caufæ indormiebat ecclefiafticæ, & decuffatis brachiis finebat mundum vadere quo vadere poterat. Ponè

fi-

fiparium latebat, donec Episcopi tragœdiæ quam fecerat extremum actum obirent. Satis opinor illi fuerat ignem accendiffe, quem non extingueret, & in damnandis Jansenii propositionibus Romani Pontificis fidem oppigneraffe, quam non liberaret. In urbe jacta erat alea, quam qui poslet utique retineret. Sed missa vafritie, quæ Christianum dedecet virum, candorem animi & fimplicitatem colamus. In hac igitur rerum, perfonarum, & temporum conditione, qui se ita gerit, nonne præbet occasionem suspicandi propositiones quinque, ut jacent, quemadmodum schola loquitur apud Janfenium nec extare nec legi? Nonne deinceps præbet occasionem renovandæ ex integro post damnationem Jansenii doctrinæ? Omnino quia qui cæteris in rebus cum maxime actuosus fuerit, in hac maximè remissus fuit, in qua tamen veluna fortiter agere, atque eminere debuit. Quod cum omnibus notum fit, ninil necesse est pluribus verbis exponere. Fixum ergò ratúmque maneat, appositam ad Arnaldum cenfuræ notam in adverfarios illius legitime traduci ac retorqueri.

# Notatio Vicesima.

Quod superiori Notatione animadvertimus, nunc alia via inculcamus & defigimus. Quam propositionem dixerunt temerariam, scandalosam, & injuriosam, non dixerunt falsam. Et dicere fortassis in religionem illis venit. Et tamen in hujufmodi quæstionibus facti, nota falsitatis nota sola est quæ apponi possit, dum aliquid enuntiatur factum, quod est minime factum. Arnaldus fcribit, neque legere neque invenire se apud Jansenium posse illas propositiones quinque, quæ ex Jansenii libris excerptæ vocantur ab Innocentio decimo, & in constitutione illius damnantur. Itaque si propositiones in Jansenii commentariis inveniuntur & leguntur, falfum est dicere eas nec inveniri nec legi. Pari modo si propositiones in Jansenii commentariis nec inveniuntur nec leguntur, verum est dicere eas nec inveniri nec legi. Remistam docet axioma hoc philosophiæ, Ab eo quod res est vel non est, propositio est vera vel falsa. Quæstionem hanc de propositionibus Jansenii dijudicare potest, quicuncunque novit legere, & Latine intelligit. Neque Pontifex, neque Rex, neque homo auctoritatis tantæ ullus est, qui efficiat ut quod

quod non est in aliquo libro exaratum, perinde legatur ac si exaratum esset. Hoc igitur censores cum prospicerent, ne Arnaldi propositionem dicerent falsam summopere caverunt. Sed hæc cenforum cautio Arnaldi cautio est, & in utraque cautione statuitur pernicies constitutionis, in qua propositiones quinque condemnantur, juxta ac fi ut jacent apud Janfenium invenirentur legerenturque. Scio quidem neque à Constantiensi concilio, neque à Theologis falsitatem inter censurarum notas accenseri: quod enim duntaxat falfum est, notam in Theologia nullam meretur. Alias proscriberetur quævis opinio, cum ea ut falfa confutari possit. Quod verò ita falsum est, ut in detrimentum fidei, & Christianarum institutionum redundet, pro modo rei notis compungitur. Quicquid id est, neque universale concilium, neque Theologi perfecerunt, ut censores à nomine falsitatis abstinerent. Non enim abstinuerunt à nota propositionis injuriosæ, quâ concilii patres, & plerique doctores non utuntur. Cur ergo à nota falsæ propositionis abstinuerint, causa hæc unica fuit, quòd propolitiones quinque ut exhibentur, apud Jansenium nec reperiantur, nec oculis usurpentur. Quod cùm ita fit, cenfura non poteit non interire.

## Notatio Vicesima prima.

Cùm cenfores viderent fe non posse propositionem Arnaldi vocare falsam, quæ reipså falsa non est, illam temerariam, scandalosam, & injuriosam vocaverunt. Sed quæsitus est color, inventa species, excogitatum artificium, quo adversarii sui commentarius dehonestaretur. Miserrima esset Ecclesiæ & Romani Episcopi dignitas, quæ ut retineretur, officiis ejusimodi & machinis indigeret. Veritas non indiget mendacio hominum; & si indigeret, veritas non esset, quæ sibi sola susseticit, & se per seipsam defendit. Hoc autem censorum artificium observasse, hujus ædisicium destruxisse est.

# Notatio Vicesima secunda.

In altera propositione damnanda, quam juris appellant, respectus nullus habetur ad sanctum Joannem Chrysostomum, qui etiam aliquando explicatius quam Arnaldus loquitur. Id mutua utriusque contentio declarabit: Cependant, Monseigneur, cette grande verité establie par l'Evangile, contesse par les peres, qui nous monstre un juste en la personne de Saint Pierre, a qui la grace sans

fans laquelle on ne peut rien, a manqué dans une occasion, ou l'on ne peut pas dire, qu'il n'ait point peché, est devenue tout d'un coup l'heresie de Calvin, si nous en croyons les disciples de Molina.

Quod Latinè dicitur, Interea, vir illustrissime, veritas magna hec per Evangelium constituta, & patrum testimonio consirmata, que nobis exhibet hominem justum in Beato Petro, cui gratia sine qua sieri nihil potest, in ea defuit occasione, ubi eum non peccasse dici nequi, statim evasit in Calvinianam heresim,

si Molina sectatoribus fides habeatur.

Chrysostomi propositio ad c.26. Matth. Kai 20 800 नवे ड्रायमाध्यीय थि, में का वेरी मिल, में का दे สภาพย รัสปโดย ซาร์ล วิทหาร แล้วกอง วี น้ำ สุร์เรอง, อาก สนับ eauto diednien · dan' i eden du o koisos ivan misis σε Πέτε και δαλίπη, πως δαθν Φ ήρνήσε ο έκθ πεν. જિલ્લાનો લેગ્યો જા લેમમેં હેં કર હાને દેમમાં જાલમ મોહો જાં રાષ્ટ્ર, છેકર ณท์ TEXSON ลังาอม ยอง. This วูซี ลันาร์ หาปรุแบบโลร รัชาง rezone. Kai zo o colo maila Estlaner, aus por 28 tw. 'Aus P & Β έγενε ο έπειδά σφοδρα αυθόν έγυμνωσεν ο Θεος τ έαυτο ροπίς. Έρυμνωσε ή στο ίζα हमलाठीं, भे, उठ्ठा हैंग हैंग लगा में मर्बर में मंबरिक में बंग नेबर्ड लंबर, भे τ ανπεριστως. Ίνα εν σε όρριζον αυθό ανέλη, δια TETO HATE HALAYAY ETWS au on Thu a wilay. TEU ક્રિય માલા કેલ ૧૦,૫૧૫ ઈજી માલ માર્ક રહ્યા, એક જામ લે જાણકો જાણક ક્રિય μια ανθρώπε, ξαν μι τανωδέν πε ευπολάνση δοπής, nion making elen nepdanguen amo Tils anaden fomis, Topo Du mas en cons. Kai raufor auco recor d'auro. σιν Ίε θας κὶ Πέτε . Ο μεν ηδ πολλής απολάυσεις Βουθείας έδεν ώτελήθη, έπειδή μη ήθελησε, ACIA กลา รสบาช อบบอกท่างโทงบ. "Oul D ว น สองวิบμηθείς έπειδή μη δεμίας απήλαυσε Bonθείας καθέπε. σε. Και το ωπο δύο τέπων ή αρελή υφίκνε ), της τε etvadev pomis, it ris hus enes apoducias.

Sic vertit Baltazar Corderius è Societate Jesu Theologus, in catena Nicetæ super Matthæum : Duo enim erant crimina, & quod contradixisset, & quod aliis sese praposuisset, adeoque & tertium, eò quod totum sibi attribuisset. At si rogavit Christus ne fides Petri deficeret, quomodo illa negavit? Non dixit ne neget, sed ne deficiat fides, ut non omnino pereat. Hoc enim ex illius sollicitudine factum est: etenim timor omnia disjicit, immodicus enim erat. Immodicus autem factus est, eo quod eum nudum admodum à suo favore Deus reddidisset. Nudum verò admodum eum reddidit, ob webementem illius temeritatis ac contradictionis passionem. Ut igitur à radice hanc tollat, ideo ad hasce angustias eum ita redigi passus est. Unde magnum nobis documentum est, neutiquam sufficere humanam animi promptitudinem, nisi superno potiatur favore. Rursusque nihil omnino nos consequi superno favore, nisi adsit animi promptitudo. Ambo enim hac Judas & Petrus declarant : Ille siquidem cum magno frueretur auxilio, nullum fructum tulit, quia noluit, nec quidquam de se contulit. Hic autem cum prompto esset animo, quia nullo fruitus auxilio est, lapsus est: ex duobus enim hisce virtus constat superno favore, nostrâque animi promptitudine.

Arnaldus igitur cùm dicit, Petro gratia defuit ea in occasione, ubi peccavit, id minus explicatè dicit quàm Chrysostomus

cùm dicit, Petrus quia nullo fruitus auxilio est, lapsus est. Nam Chrysostomus inficiali nomine utitur, quo non utitur Arnaldus. Unde accidit, ut si emollienda foret Arnaldi oratio, hæc longè faciliùs quàm Chryfostomi emolliretur. Sed uterque pari formà sermonis loquatur. Profectò quamdiu stabit Chryfostomi sermo, Arnaldi sermo nunquam corruet. Hoc præstat ejusdem sermonis natura, & naturæ connexio & fimilitudo. Porro, cum agitur de fide, quantum auctoritatis obtineat Chryfostomus, his verbis Augustinus exponit, 1. 1. contra Jul. c. 6 Itane ista verba Sancti Joannis Episcopi audes, tanquam è contrario tot taliumque sententiis collegarum ejus opponere, eumque ab illorum concordissima societate sejungere, & eis adversarium constituere. Absit, absit hoc malum de tanto viro credere aut dicere. Absit, inquam, ut Constantinopolitanus Joannes de Baptismate parvulotum, eorumque à paterni chirographi liberatione per Christum, tot ac tantis coepiscopis suis, maximeque Romano Innocentio, Carthaginensi Cypriano, Cappadoci Basilio, Gregorio Nazianzeno, Gallo Hilario, Mediolanensi resistat Ambrosio. Alia sunt in quibus inter se aliquando etiam doctissimi, atque optimi catholica regula defensores, salva fidei compage, non consonant. Alius alio de una remelius aliquid dicit. & verius: bos autem unde nunc agimus.

mus, ad ipsa sidei pertinct fundamenta. Hic Augustinus non patitur, ut in rebus quæ ad fidem pertinent, Chryfostomus ab aliis patribus fejungatur. Sed in censura Chryfostomus non modò ab aliis patribus sejungitur, fed etiam cum Arnaldo, temeritatis, impietatis, blasphemiæ, & hæreseôs accufatur. Sed res est cui nunquam adscribetur bonum factum.

Sanctus Augustinus Chrysostomo concordat fermone, 124. de tempore: fic enim loquitur, In lectione Evangelica, que nobis besterno die recitata est, fratres charissimi, audivimus Dominum dixisse discipulis suis, Omnes vos scandalum patiemini in hac nocte propter me : cui Beatus Petrus ait, Etiamsi omnes scandalizati fuerint, ego nunquam scandalizabor. Sed Dominus inspector cordis respondit & dixit, Amen, dico tibi, antequam gallus cantet ter me negabis. Ille autem dixit, Etiamsi me mori oportuerit pro te, non te negabo. Videte, fratres charissimi, verus & cælestis medicus venam cordis inspexerat, & qua horâtentationis pondus, vel infidelitatis frigus, venturum effet pradixerat. Medicus pradicabat, & agrotus negabat. Sed ubi ad horam ventum est, falsum fuit quod promiserat homo, & verum apparuit quod pradixerat Deus. Quid enim homo sine gratia Dei possit, timor Beati Petri Apostolievidenter ostendit, per solum enimliberum arbitrium, non addito etiam Dei

Dei adjutorio, promiserat se pro Domino moriturum. Sed quid est homo sine gratia Dei, nisi quod suit Petrus cum negaret Christum, & nisi quod ait Propheta, Omnis e aro sœum est. Et ideo Beatum Petrum paululum Dominus subdeseruit, ut in illo totum humanum genus possit agnoscere, nihil se sine Dei gratia pravalere, & ut Ecclesia rectori suturo ignoscendi.

peccantibus quedam regula poneretur.

Idem in tractatu 92. super Joannem: Ille ergo (inquit) testimonium perhibebit de me, & vos testimonium perhibebitis. Dabit enim vobis siduciam testimonium perhibendi, charitas Dei dissum qui dabitur vobis. Que utique Petro adhuc desuit, quando mulieris ancille interrogatione perterritus, non potuit verum testimonium perhibere, sed contrà pollicitationem suam timore magno compulsius est ter negare. Qua verba reperiuntur in tertio nocturno, quod habet Romanum Breviarium in feria sexta post octavam ascensionis.

Hæc si quis attentè, & citra partium studia consideret, Arnaldi propositionem ex Augustini verbis comparatam estè judicabit. Quare Arnaldi propositio non antè condemnabitur, quàm Augustini sermo condemnetur. Sunt quæ ut hæc Chrysostomi & Augustini testimonia eludant, humanis rationibus subjiciunt: sed eos Chrysostomus homil. 24. in Joannem ita coar-

guit;

guit; Nibil pejus est, qu'am humanis rationibus spiritualia subjicere. Hoc illum (Nicodemum) impedit, ne quid magnum, ne quid profundum contemplaretur. Ideo nos sideles appellamur, ut humanarum cogitationum vanitate contemptà, ad sidei altitudinem evadamus.

Deinde non faciunt quod faciendum esse monet facundus Hermianensis Episcopus, 1.9.c. J. Quemadmodum calumniantium hareticorum est ex dubiis & obscuris, qua certa & manifesta sunt, male interpretari. Ita solitum est prudentia & pietatis catholica ex indubitatis atque evidentibus, & sumare ambi-

gua, & latentia declarare.

His quæ ex Chrysostomo & Augustino disseruimus accedunt tria: Primum est collatio Episcoporum, præsertim Aviti Viennensis coram rege Gundebado adversus Arianos sub sinem: Rex qui jam surrexerat, accipiens per manus Dominum Stephanum & Dominum Avitum, duxit eos usque ad cubiculum suum, & cum intraret, amplexus est eos dicens, ut orarent proco. Cognoverunt quidem illi perplexitatem & angustias cordis ejus: sed quia pater eum non traxerat, non potuit venire ad silium, ut veritas impleretur, Nonest volentis, neque sessionis; sed miserentis Dei. Quid quæso clarius?

Alterum Gregorii Papæ testimonium ex illius expositione morali in 1.2. c.26. in

77114773

cap.1. Sed nonnunquam dum mens nostra tanti muneris plenitudine atque ubertate fulcitur; si continua in his securitate perfruitur, a quo sibi hac sunt obliviscitur, séque à se habere putat, quod nunquam sibi abesse desiderat. Unde fit, ut aliquando se hac eadem gratia utiliter subtrahat, & prasumenti menti quantum in se infirmetur, oftendat. Tunc enim verò cognoscimus bona nostra unde sint, quando hec amittendo sentimus, quia à nobis sanari non possunt. Ad hoc itaque intimanda humilitatis magisterium fit plerumque, ut irruente tentationis articulo tanta stultitia sapientiam nostram feriat, ut turbata mens qualiter malis imminentibus obviet, vel contra tentationem quomodo fe praparet, ignoret. Augustinum, in cujus lectione versatus erat, sequitur.

Tertium est in libri tertii de imit. Christi, c.55. Domine Deus meus, qui me creâsti adimaginem & similitudinem tuam, concede mihi hanc gratiam, quam ostendisti tam magnam & necessariam ad salutem, ut vincam pessimam naturam trahentem in peccata, & in perditionem. Sentio enim in carne mea legem peccati contradicentem legi mentis mea, & captivum me ducentem ad obediendum sensualitati in multis: nec possum resistere passionibus ejus, nisi assista sanctissima gratia tua cordi meo ardenter infusa. Opus est gratia, & magna gratia, ut vincatur natura ad malum semper prona ab adolescentia sua. Nam per pri-

mum hominem Adam lapsa & vitiata per peccatum, in omnes homines pæna bujus maculæ descendit, nt ipsa natura, que bene & recte à te condita fuit, pro vitio jam & infirmitate corrupt a natura ponatur, co quod motus ejus sibi relictus ad malum & inferiora trabit; nam modica vis que remansit, est tanquam scintilla quadam latens in cinere. Hac est ipsaratio naturalis circumfusa magnà caligine, adhuc judicium habens boni & mali, veri falsique distantiam, licet impotens sit adimplère omne quod approbat; nec pleno jam lumine veritatis, nec faritate affectionum suarum potiatur. Hinc est, Deus meus, quod delector legi tue secundum interiorem hominem, sciens mandatum tuum fore bonum, justum, & sanctum; arguens etiam omne malum & peccatum fugiendum. Carne autem servo legi peccati, dum magis senfualitatiobedio quam rationi. Hinc est quod velle bonum mihi adjacet, perficere autem non invenio. Hinc sapè multa bona propono, sed quia gratia deest ad adjuvandum insirmitatem meam, ex levi resistentia resilio & desicio. Hine accedit quod viam perfectionis agnosco, O qualiter agere debeam clare fatis video, fed proprie corruptionis pondere pressus ad perfectionem non affurgo.

Ex Paulo & Augustino comparata sunt hæcomnia, quæ auctor affectu tanto & studio exponit. Cæterùm ille solus, cùm manibus teratur omniu n, qui pietatem veram fynerè colunt, ad amolliendam cenfuram quamcunque fufficeret, apud æquos rerum æftimatores.

#### Notatio Vicesima tertia.

Hæc de qua nunc agimus propositio juris temeraria dici non potest, nisi tradita à Theologis notio propositionis temerariæ innotetur. Quæverò sit propositio temeraria declarat Notatio decima sexta. Huic notæ locus nullus est, cùm dictum aliqued vel ratione bonà, vel auctoritate sirmà munitur. At propositio Arnaldi desensores habet duos excellentissimos Ecclesiarum magistros, quorum testimonia Notatione superiori descripsimus. Quapropter assertio doctoris Arnaldi tuta est si non ab insidiis adversariorum, certè à temeritate propositionis.

### Notatio Vicefima quarta.

Circa notam propolitionis impiæ & blafphemæ unum fcio, alterum vescio, tertium requiro. 'Scio quidem & certò, neque à Confrantiensi concilio, quod ni fallor scholasticis legem imponit, reque à Petro Garsia, neque à Melchiore Cano, neque à

Do-

Dominico Banne, neque à Joanne Bagotio, neque ab aliis quos vidi Theologis, inter Censurarum notas propolitionem blasphemam & impiam reponi. Nescio verò quem falfitatis gradum cenfores propolitioni impiæ & propositioni blasphemæ tribuant; ita ut propolitio utraque blasphema & impia ab erronea & hæretica distinguatur. Hoc autem cum penitus ignorem, nec fupra sobrietatem universalis concilii, Garliæ, Cani, Bannis, Bagotii, & aliorum Theologorum sapere possim, accidit ut à cenforibus certa & legitima mihi requirenda fit propositionis impiæ & propositionis blasphemæ definitio. Et sanè cùm ad novam loquantur regulam, tenentur nobis mentem fuam explicare, & docere quid mali & falsi utraque propositio supra vel infra propolitionem erroneam & hæreticam importent. Blafphemia cum nihil aliud fit, quam execratio, maledictio, convitium, & quasi nocens dictum, sacrilega infamatio, vel obtrectatio nefaria. tas quoque cum aliud nihil fit quam fcelus & injustitia adversus Deum, patriam, parentes, & amicos, non funt cenfurarum notæ, fed funt ea quæ cenfurarum notis afficiuntur. Hîc neque prejudicium neque judicium facio, sed opperior usque dum cenfores mysterium rei hujus nos doceant.

# Notatio Vicesima quinta.

Propositio dicitur anathemate damnata, sed quo in concilio, quo in symbolo, qua in sidei professione non dicitur, nec dici potest. Propositio quæ damnatur, indefinita damnatur, ac proinde tota, ut jacet damnatur. Hac ratione quærenda non est, ante seculum quo Calvinus & Molina vixerunt, cum auctores hi duo in partem veniant propositionis quæ anathemate damnata censetur.

Tridentinum quidem concilium decernit anathema in eum, qui dixerit Dei pracepta homini etiam justificato, & sub gratia constituto, ese ad observandum impossibilia. Sed istud non dicit Arnaldus in propositione sua, & cum dicit, Veritas per Evangelium constituta, & patrum testimonio consumata, nobis exhibet hominem justum in Beato Petro, cui gratia, sine qua sieri nihil potest, inca defuit occasione, ubi eum non peccasse dici nequit.

Hoc in fensu patrum, & cum primis Augustini & Chrysostomi dicit, quo sensu non loquuntur, qui à concilio damnantur. Et certè concilio injuriam gravissimam faciunt, qui definitionem illius detorquent in propositionem, que tota auctoritati pa-

trum

trum innititur. Quod fi non possint concilii definitionem fic interpretari, ut cum ca consistat Arnaldi propositio, hoc agendum melioribus interpretibus relinquam. Sed hanc æquitatem impediunt partium studia, quæ prætextu religionis exercentur. Præterea, si Arnaldi propositio damnata est à patribus concilii, Arnaldus damnatam ab iis propositionem repetiit ac resumpsit. At verò quis vel ex concilio, vel ex historia concilii probaret, ventilatam esse à patribus Arnaldi propositionem, in qua de Evangelio, de Petri lapsu cùm ei gratia desuit, de Calvino, de Molina, &

Molinæ discipulis tractatur.

Bellarminus 1.4. de justificatione c.10. statum controversiæ quæ hac in materia catholicos inter & hæreticos intercedit, his verbis proponit : Utrum homines justificati, & gratia Domini adjuvante, possint ita legem divinam implere, ut ipsorum opera non modo non fint appellanda peccata, sederiam verè & propriè justa dici mereantur. Et quidem bæretici bujus temporis partem negantem defendant, docent enim legem divinam effe plane impossibilem homini etiam justo; & inde colligunt, nullam effe in nobis veram actualem justitiam, sed omnia opera justorum esse peccata morta la ex natura sua. Ita Lutherus docet in libro de libertate Christiana : Æquè (inquit) nobis impossibilia sunt omnia pracepta, atque

atque illud unum non concupisces. Idem habet Joannes Calvinus, l. 3. Inst. c.14. sett.9. Nullum (inquit) à santis exire potest opus, quod non mercatur justam opprobrit mercedem. Idem etiam in antidoto concilii, sess. 6.10. sic ait, Non sunt tantopere exagitandi, qui dixerunt quamlibet bona opera, si exacto rigore censeantur, aternà potius damnatione quàm vita pramio digna esse. Ibidem disputat contra id quod habet concilium, legem Dei non esse impossibilem, & in l.2. Inst. c. 1. sett.5. ex instituto probat, ne sanctis quidem possibilem esse legis impletionem, prasertim quod attinet ad illud, Diliges Dominum Deum tuum ex toto

corde tuo; & illud, Non concupifces.

Hæc est doctrina quam concilium anathemate percutit; fed quid habet commercii cum Arnaldi propositione, quæ anathemate damnata cenfetur? omnino nihil. Lutherus, Calvinus, & concilium non tra-Ctant eam quæstionem quam Arnaldus tractat, ex modo quo Beatus Petrus in fensu patrum Chrysostomi & Augustini peccavit. Quod si concilium de hac speciali quæstione non agat, uti revera non agit, gratis & fine ratione afferitur, propofitionem Arnaldi fuisse à concilio anathemate damnatam. Nemo unquam, opinor, in se recipiet concilium damnâsse propositionem, de qua disputationem nullam instituisset, & in qua Chrysostomi & Augustini do-

doctrina labefactaretur. Præterea, neque Lutherus & Calvinus Chryfoftomi & Augustini testimonia in medium adducunt, ut fuam de præceptis impossibilibus assertionem confirment; neque Bellarminus ea fibi objicit, ut diluat, diluendumque nihil relinquat. Hic auctor nonnunquam fibi objicit, quæ illi prætermiserunt. tem indicium est admodum probabile, aliò Lutherum & Calvinum, alio doctorem Arnaldum spectare. Hæc quæstio cogenda est in numerum & ordinem illarum profundiorum & difficiliorum, quæ propter altitudinem fui nec contemnendæ funt, nec adffruendæ; & quæ fi quando tractentur inter Theologos fine pompa, fine partium studio & invidia, fed Christiana simplicitate ac modestià tractandæ sunt. Cæterum quicquid id est confistit in inventione & explicatione modi, quo homo justus in peccatum labitur, cum ut labatur Deus permittit. Nam certum est permittente Deo hominem ex justo nonnunquam injustum fieri: qua in re Thomista & Jesuitæ concordant, fed in explicatione modi, quo talis fit tranfitus, discordant. Thomistæ dicunt hominem ex justo injustum fieri, gratiæ efficacis feu determinantis defectu. Jesuitæ hoc negant. Sed cùm uni negant quod alii dicunt, intervenit quæstio de auxiliis, quæ Glemente Pontifice octavo agitata Romæ,

& decisa non suit, & quæ quamdiu decisa non sucrit, unicuique liberum erit impunè sentire quod voluerit, etiamsi Thomistæ & Jesuitæ putent, absurdis se mutuò complexionibus satigare.

### Notatio Vicesima sexta.

Nunc examinanda est nota censurarum omnium gravissima, quæ hæretica vocatur, & sicà Theologis definitur: & primò quidem à nonnullis quos Guillelmus Ocamus tacito nomine laudat, 1.20. dialogorum c. 6. Quidam (inquit) definiunt seu describunt hæresim, dicentes, Quòd hæresisest dogma falsum, sidei orthodoxa contrarium. Hæc desinitio constat genere & disserentià.

Deinde à Melchiore Cano l. 12. de locis c.7. Hæresis est ejus qui sidem professus suerit, pertinax error illi veritati manifeste con-

trarius, que catholica certò sit.

Tum à Dominico Banne, in 2. 2. q. 10. art. 20. Haresis est propositio dirette contra-

ria veritati fidei.

Denique à Joanne Bagotio institutionum theologicarum de vera religione, l.4. disp. 5. c. 1. Propositio haretica à patribus intelligitur ea, qua contradictoria est alicui propositioni fidei per se & directé: ita ut haretica neget, quod propositio revelata, & ab Ecclessa

K 2

definita ut talis affirmat, aut illa affirmet id

quod ista negat.

Hîc operæ pretium est afferre quæ Ocamus l. 2. dial. tradit c. 13. Licet ad summum pontificem non solum per modum doctrina, sed etiam authentice pertineat definire, que affertio catholica, que heretica est censenda: non tamen potest facere de veritate non catholica veritatem catholicam, nec de affertione non haretica hareticam valet efficere. Quo tamen non obstante definitio sua plus operatur, quam determinatio doctoris, quia post determinationem doctoris licet cuilibet sicut priùs contrarium opinari, & publice opinando tenere. Hoc autem non licet post definitionem certam summi pontificis; & licet cuilibet Episcopo & inquisitori pravitatis heretica, contra tenentes contrarium illius, quod rite per summum pontificem definitum extitit, procedere juxta canonicas sanctiones, nisi tales offerrent se ratione ad probandum summum pontificem errorem definivise, in quo casu effet ad concilium generale recurrendum.

Nunc autem videndum est utrum propositionis hæreticæ desinitio conveniat in hanc Arnaldi propositionem: Imerea veritus magna hac per Evangelium constituta, & patrum testimonio consirmata, qua nobis exhibet hominem justum in Beato Petro, cui gratia, sine qua sieri nihil potest, in ea desuit occasione, ubi eum non peccasse dici nequit, statim evasit in Calvinianam heresim, si Molinæ settatori-

bus fides habeatur.

Propositio hæc quæ tota, ut jacet, hæreseos damnatur orthodoxæ sidei, seu catholicæ veritati directè ac manisestè contraria
non est; quemadmodum per se satis apparet. Quis enim Theologus assirmaret
hanc propositionem esse orthodoxæ sidei,
seu catholicæ veritatis articulum: Interea,
veritas magna hæc per Evangelium constituta,
e patrum testimonio consirmata, quæ nobis exhibet hominem justum in Beato Petro, cui gratia, sine qua sieri nihil potest, in ea desuit occasione, ubi eum non peccasse dici nequit, non statim evasit in Calvinianam hæresim, si Molinæ

sectatoribus fides non habeaur.

Hæc propolitio tota quanta est orthodoxæ fidei, seu catholicæ veritatis articulus esse debet, si contraria propositio sit. hæretica. Quibus autem in conciliis, quibus in pontificum decretis, quibus in patrum commentariis reperitur, aut legitur talis articulus orthodoxæ fidei, feu catholicæ veritatis? Hic non quærantur diverticula, tergiversationes vitentur, candor animi, & simplicitas Christiana locum ha-Aperiendi funt conciliorum codices, replicandæ constitutiones pontificum, evolvendi patrum commentarii, in quibus perspicuè possimus legere, vel damnatam hærefeôs propofitionem, vel damnatæ propolitioni K 2

politioni contrariam, quæ per modum orthodoxæ fidei & catholicæ veritatis credenda proponatur. Agimus de propolitione que non diminute & restricte, sed indistincte & promiscue damnatur. Unde contingit ut hærescos nota propositionem ut jacet totam, non aliquam tantum illius partem afficiat. Hic rhodus, hic faltus. In hac arena pugnamus, nec pes extra fcamna movendus est. Currentem fola veritas fistat. Id autem spondeo, atque in me recipio, quòd vel ipfa oculorum acies spondere, atque in se recipere potest, concilium esse nullum, constitutionem pontisiciam esse nullam, fauctorum patrum codicem esse nullum, in quo damnata propolitio, vel ei contraria, quod sufficeret, legatur. Quamobrem nota hærefebs, quá propofitio inuritur, defendetur nunquam nifi probetur, de non hæretica affertione hæreticam affertionem, aut de non catholica veritate catholicam veritatem effici posse. Scholæ verba funt quæ ex Ocamo retulimus. Quis autem probet affertionem, quæ ex se hæretica non est, hæreticam, & veritatem quæ ex fe catholica non est, catholicam fieri polle? Nondum inventæ funt machinæ, quibus opus tam grande, támque mirificum abfolvatur. Unde Ocamus acute observat c. 12. 1. 2. dialog. Quod ficut non potest fumnus pontifex, nec etiam tota Ecclesia Dei, de afferrione

tione non vera facere veram, nee de affertione non falfa facere falfam. It a non potest de affertione non catholica facere catholicam, nee d: affertione non haretica facere hareticam.

Hactenus ad propolitionis hæreticæ definitionem, quam doctores quidam apud Ocamum, Canus & Bannes tradiderunt; nunc ad ejusdem propositionis definitionem, quam confecit Bagotius, veniendum est. Non quòd Bagotius in sua definitione à doctoribus aliis multim differat, sed quòd explicatiùs loquatur. Hærefeos igitur labes, quæ propolitioni afpergitur, Bagotianæ definitionis lucem ferre non pote-Si ad eam apponatur incalefcet, & tota colliquefacta extra propolitionem diffluet ac diffipabitur. Ubinam quæso in Scripturis objicit fese propositio revelata, & ab Ecclesia postmodum definita, quam doctoris Arnaldi propofitio neget, cui ex adverso contradicat? Ubinam Scripturæ id per se & directe affirmant, quod Arnaldus negat, vel negant id quod Arnaldus affirmat? In fumma fidei propofitio, cujus contradictoria fit Arnaldi propofitio, tam non offenditur apud Scripturam, quam non offenditur apud Homerum vel Hesiodum. Scripturas urgeo, quia bagotius ad conficiendum dogma requirit duo, imprimis ut revelatum fit, deinde ut tale deliniatur ab Ecclesia. Sed Ecclesia, cum sit no-K 4 men

men multitudinis, definitionem hanc uni Romano Pontifici non tribuit, ídque convenienter principiis suis; quippe qui mortalium cuivis extra concilium abjudicet infallibilitatem. Porro, in his duobus quæ ad constituendum dogma catholicæ fidei necessaria esse docet, dissidentes apud Oeamum & Garfiam Theologorum quorundam fententias prudenter conciliat. Quoniam verò planè constat, propositionis Arnaldi censuram hoc modo afflictam & prostratam esfe, nunc juris sictione quadam tentandum est, num aliter efferri erigique possit. Recerentur ergò Calvinus, Molina, Molinæ discipuli, & propositionis to tius connexio, quæ omnia nec in Scripturis inveniuntur, nec inveniri possunt; & quæ nec in fynodis ullis aut pontificum decretis leguntur. Tum formetur hæc propositio, Veritas per Evangelium constituta, & patrum testimonio confirmata, nobis exhibet hominem justum in Beato Petro, cui gratia, sine qua sieri nihil potest, in ea defuit occasione, ubi eum non peccasse dicinequit. Vel brevius, Beato Petro, qui justus erat, gratia, sine qua fieri nibil potest, in ea defuit occasione in qua peccavit.

Tunc hæc propositio per se & directè non contradicet propositioni ulli quæ revelata fit, atque ut talis ab Ecclesia definita. Lectione solà & Latinitatis intelligentià opus est, ut ea super re judicium pronnntictur. FoPostremò, demus propositionem que Arnaldine propositioni opposita est, in Scripturis disertè reperiri, superest adhuc ut in ea per Ecclesiam desinienda pareatur Tridentine professioni sidei, que modum interpretandarum Scripturarum ita preferibit: Item sacram Sripturam juxta eum sensum quem tenuir, & tenet sancta mater Ecclesia, cujus est judicare de vero sensu è interpretatione sacrarum Scripturarum admitto, nec eam unquam nisi juxta unanimem consen-

sum patrum accipiam & interpretabor.

Huic autem facramento tum demum fatisfaciet, qui Evangelii locum, in quo de lapsu Petri fermo inttituitur, describet; & postea non discrepantes, sed unanimes patrum sententias in eum addu et. Quinam verò ex patribus Evangelii locum aliter, quam celeberrimi Ecclefi rum magiftri duo, Chryfostomus & Augustinus, interpretentur, scire cupio. Sed interim præ me fero in ordine patrum, qui censuræ caufam adjuvabunt; inter cæteros Augustimum & Chryfostomum stare non postc. Hoc ita constituto, expectandus non est unanimis patrum confenfus, quem ad veram Scripturarum interpretationem necessarium Tridentina Synodus decrevit. Ubi verò deest patrum consensus unanimis, ibi catholica veritas & fides statui non poterit, cui Arnaldi propofitio repug-

net: quo modo hæretica nufquam meritò cenfebitur.

# Notatio Vicesima septima.

Restat modò ut attingamus decretum, quo unicuique magistrorum ad deliberationem & confultationem de propositione juris dimidium horæ præscriptum est. Et primò quidem facultatis Theologicæ decretum id vocari non debet, quod ex tempore constitutum est. Antiqui extemporalem dixere garrulitatem, extemporalem dixere temeritatem; sed extemporalem nusquam dixère sapientiam, extemporalem nufquam dixere prudentiam: quod deinde constitutum est multis tumultuantibus, qui studiis partium transversi agebantur : quod etiam constitutum est multis contradicentibus. Quorum rationes hoc ipso quòd legitimæ forent, in contemptum abierunt. Præterea, qu'i fieri potest ut in temporis spatio tam brevi Scripturæ, patres, concilia primæ, mediæ, postremæ ætatis auctores, & Theologi legantur, expendantur, inter se conferantur in momento rei, quæ tractatur vel fecum ipfi discordes vel concordes judicentur. Hoc accurate & diligenter faciendum est ab iis. qui doctrinam novam configunt, cíque dogma

gma catholicum opponunt. Nam, ut ait Vincentius Lirinentis, In ipfa catholica Ecclesia magnopere curandum est, ut id teneamus quod ubique, quod femper, quod abomnibus creditum est. Hoc est etenim vere proprieque catholicum, quod ipfavis nominis ratioque declarat, qua omnia verè universaliter comprebendit. Sed boe it a demum fit, fi fequamer universitatem, antiquitatem, consensionem. Sequemur autem universitatem boc modo, si hanc unam fidem veramesse fateamur, quim tota per orbem terrarum conficetur Ecclesia. Antiquitatem veròita, si ab his nullatenus sensibus recedamus, quos sanctos majores ac patres no tros celebra se manifestum est: Consensionem quoque itidem, si in ipsa vetustate omnium, vel certe pene omnium, facerdotum pariter ac magistrorum, definitiones sententiasque settemur.

Hie somnium mihi somniare videor, dum audio suisse numerum aliquem magistrorum, qui propositionis disquisitionem certam per annos mille sexcentos in semihoram contulerint. Cum Romanus orator pro Caio Rabirio diceret, de simili brevitate temporis, quod ci Titus Labienus definierat, sie graviter conquestus est: Nune quoniam (Tire Labiene) diligentia mea temporis angustiis obstitisti, méque ex comparato constituto spatio defensionis in semihora circulum coegisti, parebitur, co quod iniquissimum est

est accusatoris conditioni, & quod miserrimum

inimici potestati.

Agebatur de majestatis crimine, quod multò faciliùs differi ac dilui poterat, quam in jure pronuntiare, ac definire utrum Arnaldi propositio, quæ juris dicitur, fit digna quæ hærefeos notam fufcipiat. Cum hæretica intelligatur propositio, cui catholicum dogma per se ac directè opponitur. Catholici verò dogmatis determinatio semihoræ studium & opus non est, si catholicum dogma sit id quod Vincentius describit. Verum quid ego de Cicerone loquor, qui Caii Rabirii patronus crat, non judex, cui liberum pronuntiandi tempus semper relictum est. Edisserant fi possint in ulla unquam provincia fuisse forum, in quo deliberandi confultandique spatium judicibus præscriberetur. Tam fancta actam religiosa est hæc judiciorum libertas, ut eam nullus unquam imminuere aut violare tentaverit. Quam lente & quàm liberè procedendum sit in doctrinæ determinationibus facultas Theologia, tum aliàs semper, tum maximè quando loannis Parvi affertiones damnavit. Sic enim magistri pronuntiant; Joannes Breviscoxa dicit, quod in ift a materia cum summa gravisate est procedendum propier arduitatem marerie, & de prasenti in speciali nesciret quid stra deliberare, nist quod mittantur schedula,

& discutiatur plenius materia. Minister san-Eti Maturini magister in Theologia, considerat hanc materiam bene arduam, & apparet sibi quod facultas Theologia alias fecerat congregata in sancto Maturino super ista materia. & ponderabat arduitatem materia, & stat conclusive quod examinetur adbuc plenius materia.

Sic & plures alii doctores pronuntiant: fed inftar omnium eft quod Parifienfis Cancellarius tradit in nota quadam epistola, quæ extat parte quarta operum, & ubi fic habetur: Res debet summa maturitate & diuturna deliberatione ventilari, magis quam approbatio vel reprobatio unius dicti scholastici, pro cujus tamen discussione appenitur quandoque tractus anni vel biennii, quandoque totum

dimittitur indiscusum.

Hæc est facultatis confuetudo, hic usus, hæc disciplina. In facultate igitur res est extra difficultatem posita, deliberantibus magistris tempus nullum definiri, sed liberum relinqui. Quod si magister aliquis tempore abutatur, res absurda non debet absurdiori corrigi vel emendari. Neque enim correctio effet vel emendatio, si propter unius vel alterius culpam cæteri do-Ctores indignè tractarentur, & libertas publica minueretur. Hoc demum ita fiet, fi ut magistro uni vel duobus per assignationem brevioris temporis, malè & ineptè de-

deliberandi tollatur occasio; doctoribus reliquis bene ac prudenter deliberandi libertas adimatur. Quo nihil esse injuflius, vel ab focietatis cujuflibet institutis alienius. Si quis judex in publico concilio molestus est, & inter deliberandum tempore abutitur, tolerandus & à præside monendus est ut corrigatur, & si corrigi non vult expellendus. Sed propterea ferri minimè debet lex, qua recepti inter deliberandum mores fanctissimi mutentur, & brevius quam antea deliberandi tempus affignetur. Non quàm diu fed quàm bene spectandum est, semper sat citò, si sat rette. Tarditas confilio adjuta celeritatem vincit: unde Theognis,

Calidus & tardus celerem insectando prebendit.

Plinius Junior 1.6. ep.2. rem istam ita decidit: Solco (inquit) nonnunquam in judiciis querere Marcum Regulum, nolo enim dicere desiderare. Et quibusdam interpolitis, Nam possquam obiti ille, increbuit passim & invaluit consuetudo binas vel singulas clepsydras, interdum & dimidias, & dandi & petendi. Nam & qui dicunt, egisse malunt quim agere, & qui audiunt sinire quam judicare. Tanta neglisentia, tanta desidia, tanta denique irreverentia studiorum periculorumque est. An nos sapieniores majoribus nostris? Nos legious istis justiores, que tot hora, tot dies

dies, tot comperendinationes largiuntur? Hebetes illi & supra modum tardi? Nos apertins dicimus, celerius intelligimus, religiofins judicamus, qui paucioribiu clepsydris pracipitamus causas, quam diebus explicari solebant? O Requie, qui ambitione ab omnibus obtinebas. quod sidei puncifir i prestant. Equidem quoties judico, quod vel sapins facio, quam dico quantum quis plurimum postulat aque, do. Etenim temerarium existimo divinare, quam spatiofa sit causa inaudita tempusque negotio finire, cajus modum ignores, prafertim cum primum religior i sua judex patientiam debeat, que pars nagna justitie est. Ac quedam supervacanes da untur eriam: sed satiusest & bac dici, qua con dici necessaria. Fraterea, an fint formacua, nifi cum andieris scire non poffis.

Hea a dicantur de patronis & causidicis, que am do vos, non dicerentur de arbitris & judiciass? Memoriæ proditum est in concilio Tridentino, impositum este silentium nomaullis doctoribus, qui in nugis & disputationibus vanis tempus terebant. Sed illi judices non erant similes iis, de quibus nunc set no instituitur. Nec propterea conditus est canon ullus, quo certum disputandi spatium Theologis circumscriberent. Una de re quæstio est, in qua ne sophisticam quidem timeo suliginem, qua quicquid volunt dealbare solent. Hanc

No-

Notationem urgeo, in caverfor & habito. Quæ ad cætera quæ fupra deduximus flagitia, ut iniquitatis fummæ cumulus accedere mihi videtur.

#### CONCLUSIO

#### Notationum.

Tque hæc funt quæ me à fubscriptione Acensuræ hujus vehementer deterrent, quæ tamen non deterrebunt, fi ab aliquibus magistris aptè & idoneè diluantur. Usu venire folet, ut quæ res uni negotium facit, alteri non faciat. Quo fit, ut quæ omnia notavi, cuicurque viro pio atque erudito diluenda corrigendaque submittam, polliceárque me in ejus qui rectè correxerit diluerítque, animo æquo discessurum. ritatem quæro, & eam fortallis fugio: sed eam mihi oblatam ambabus (ut aiunt) ulnisamplectar. Cenfuram facultatis Theologiæ non appello, quia censura talis appellari non debet, quæ per facultatem totam facta non est concorditer. At verò qui censuræ resistit, quæ neque concordi-

peritos

ter, neque convocatis magistris omnibus, confecta est, facultati resistere non judicatur. Imò qui contra faceret, resisteret. Unde accidit, ut quidam olim Parifienfes magistri doctrina & pietate præditi, articulos seu censuras majorum graviter accufarint. Id Joannes Picus Mirandula te-Statur in apol. conclus. 1. Dicit folennis do-Etor Gotfredus de fontibus, Quodifti articuli magna indigent correctione, quia nonnulli sunt falsi, nonnulli ad invicem sibi contradicunt. Iterum, Agidius & alii multi dicunt, Quod de illis articulis nihilest curandum, quia fuerunt factinon convocatis omnibus doctoribus Parisiensibus, sed ad requisitionem quorundam capitoforum. Iterum adhuc, Ipsi Parisienses fatentur, quod illi articuli non obligant omnes fideles, nec tenentur illis credere, nisi in quantum Scriptura facra innituntur, aut determinationibus universalis Ecclesia.

Quod igitur Gotfredo, Ægidio, & aliis impunè licuit, cur mihi non liceat? Nam etiamfi non fimus pares merito, gradu tamen & conditione Theologorum pares fumus. Huc accedit quod in Notationibus meis deprehendatur facilè, quantum ego fidei & auctoritatis facultati concorditer agenti, & communibus fcholæ noftræ placitis tribuant. Ea de re cum adverfariis, fi qui futuri fint, pugnaciter certabo. Quinetiam vel ex hoc uno capite adversus im-

### · 146 Jeannis Launoii, &c.

peritos rerum facultatis & malevolos præferibo, & amuletum adjicio etiam contra Satanam potentiffimum, quo nefarias illorum obtrectationes amoliar & averruncem.

FINIS.

